


ISSN: 1133-598X
eISSN: 2341-1112

Vol. 26, Nº1

(2026)



 

  
Vol. 26  Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214 

ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112 
https://doi.org/10.51349/veg 

Periodicidad: Semestral 

 
 
Vegueta: Anuario de la Facultad de Geografía e Historia (ISSN: 1133-598X; eISSN: 2341-112) es una revista 
científica, editada por la Facultad de Geografía e Historia de la Universidad de Las Palmas de Gran Canaria 
(España). Se publica anualmente desde 1992 y es una revista interdisciplinar que acepta trabajos de 
investigación originales e inéditos en cualquiera de las lenguas habituales en el ámbito académico, sobre 
Historia, Geografía e Historia del Arte,  una vez superan un proceso de evaluación anónimo por expertos 
anónimos (sistema de doble ciego). La revista se divide en tres secciones: Dossier, Estudios y Reseñas. La 
sección Dossier está abierta a la publicación de temas monográficos, necesariamente interdisciplinares, 
coordinados y revisados por un especialista en la materia. La sección Estudios publica trabajos de investigación 
originales e inéditos enviados a la revista, una vez superan el proceso de evaluación anónimo por expertos 
externos. Finalmente, la sección Reseñas publica recensiones críticas de monografías significativas en el ámbito 
temático de la revista. 
Vegueta está indexada en Web of Science (Emerging Sources Citation Index), SCOPUS, European Reference 
Index for Humanities & Social Sciences (ERIH PLUS), REDIB, Google Scholar Metrics y Latindex, así como 
en directorios de revistas como Dialnet, DICE, RESH y MIAR. Vegueta es Q2 en Historia (SJR 2024) y Q3 en 
Geografía, Planificación y Desarrollo (SJR 2024). Además, posee una categoría B en la Clasificación Integrada 
de Revistas Científicas (CIRC) y ha renovado en 2025 el Sello de Calidad FECYT, junto con la Mención de 
Buenas Prácticas Editoriales en Igualdad de Género. 
 
Vegueta: Anuario de la Facultad de Geografía e Historia (ISSN: 1133-598X; eISSN: 2341-112) is a peer-
reviewed journal edited by the Faculty of Geography and History of the University of Las Palmas de Gran 
Canaria. Vegueta has been published yearly since 1992. The main objective of this journal is to contribute to 
knowledge dissemination amongst researchers in the fields of History, Geography and History of Art. Vegueta 
includes original and unpublished research papers within the area of Humanities. To be considered for 
publication, the contributions must be written in any of the main scientific languages and go through a “double-
blind” peer-reviewed process. The journal is divided into three sections: Monograph Section, Miscellanea and 
Reviews. The Monograph Section is open to monographic topics complying with the prerequisite of being 
interdisciplinary. This section is coordinated and reviewed by a research specialist in the field. The Miscellanea 
Section publishes original and previously unreleased contributions, after going through a “double-blind” peer-
reviewed process. Finally, the Reviews Section is open to works about relevant books dealing with the major 
topics of the journal. 
Vegueta is indexed in Web of Science (Emerging Sources Citation Index), SCOPUS, the European Reference 
Index for the Humanities & Social Sciences (ERIH PLUS), REDIB, Google Scholar Metrics, and Latindex, as 
well as in journal directories such as Dialnet, DICE, RESH, and MIAR. Vegueta is ranked Q2 in History (SJR 
2024) and Q3 in Geography, Planning and Development (SJR 2024). In addition, it holds a Category B rating 
in the Integrated Classification of Scientific Journals (CIRC) and renewed in 2025 the FECYT Seal of Quality, 
together with the Mention for Good Editorial Practices in Gender Equality. 
 

 

 

 
 

 

 
 

Correspondencia / Mailing Address: Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía e Historia, Universidad de 
Las Palmas de Gran Canaria, Facultad de Geografía e Historia, Pza. de la Constitución, s/n. E-35004 Las Palmas 
de Gran Canaria. España. Teléfono: (+34) 928458920. Correo: revistavegueta@ulpgc.es Web: 
http://revistavegueta.ulpgc.es/ojs. DOI: https://doi.org/10.51349/veg 



 

  
Vol. 26  Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214 

ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112 
https://doi.org/10.51349/veg 

Periodicidad: Semestral 

 
 

EQUIPO EDITORIAL / EDITORIAL BOARD 
 
 

Dirección / Editor in Chief 
Israel Campos Méndez (ULPGC, España) 
 
Secretaría / Deputy Editor in Chief 
María Luisa Monteiro Quintana (ULPGC, España) 
 
Consejo de Redacción / Editorial Board 
Juan Manuel Bello León (U. de La Laguna, España) 
Ricardo Del Molino Garcia (U. Externado, 
Colombia) 
Marta García Cabrera (ULPGC, España) 
María Gómez Martín (U. de Cádiz, España) 
Pablo Martínez Riquelme (U. de la Frontera, Chile) 
Dulce Pimentel, (U. Nova de Lisboa, Portugal) 
Carlos Píriz González (U. de Cádiz) 
Maria Antonietta Russo (U. de Palermo, Italia) 
Jonathan Alberto Santana Cabrera (ULPGC, España) 
Aaron Moisés Santana Cordero (U. de Salamanca, 
España) 
Olatz Villanueva Zubizarreta (U. de Valladolid, 
España) 
 
Consejo Asesor / Advisory Board 
Manuel Ramón González Herrera (U. Autónoma de 
Ciudad Juárez, México) 
Carmen Gaitán Salinas (Instituto de Historia del CSIC, 
España) 
María Esther Chávez Álvarez (U. de La Laguna, 
España)  
Elisa Guerra Doce (U. de Valladolid, España)  
Gabriele Archetti (U. Cattolica del Sacro Cuore 
Brescia, Italia)  
Claudio Azzara (U. degli Studi di Salerno, Italia)   
Elena Catalán Martínez (U. País Vasco, España)  
Luisa María Muñoz Abeledo (U. Santiago de 
Compostela, España)  
María Gabriela Huidobro (U. Andrés Bello, Chile)  
Renata Senna Garraffoni (U. Federal do Paraná, 
Brasil) 
Gloria Espigado Tocino (U. de Cádiz, España)   
Edgardo Garrido Pérez (Estación Científica de 
COIBA AIP, Panamá)  
Carlos Pereira da Silva (U. Nova de Lisboa, Portugal)  
María José López Pozo (Loyola University, EEUU) 

 Edición / Edition 
Facultad de Geografía e Historia de la Universidad de 
Las Palmas de Gran Canaria 
 
Colaboración / Collaboration 
Departamento de Ciencias Históricas (ULPGC) 
Departamento de Geografía (ULPGC) 
 
Diseño y Maquetación / Design & Layout 
Margullía – Cultura Digital 
 

 
 
© 2026 ULPGC. Los originales de los textos publicados en la revista Vegueta, edición impresa y electrónica, 
son propiedad de la Universidad de Las Palmas de Gran Canaria y se encuentra en acceso abierto, distribuidos 
bajo los términos de la licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (by-nc-sd) Spain 3.0, 
siendo necesario citar la procedencia en cualquier reproducción parcial o total del contenido. 

 
 



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

SUMARIO / SUMMARY

OBITUARIO / OBITUARY

JUAN MANUEL SANTANA PÉREZ. Alberto Anaya Hernández (1946-2025). Cautivo de la Historia /  Luis 
Alberto Anaya Hernández (1945-2025). Captive of History            9-11

DOSSIER: Estudios Africanos, Enfoques multidisciplinares desde las Humanidades y las Ciencias 
Sociales  /  African  Studies,  Multidisciplinary  Approaches  from  the  Humanities  and  Social 
Sciences

DANIEL CASTILLO HIDALGO: Introducción al dossier  Estudios Africanos. Enfoques multidisciplinares 
desde las humanidades y las ciencias sociales          15-18

ELSA AIMÉ GONZALEZ*, ALFREDO DOS SANTOS SOARES:  La  diáspora  africana  como reflejo  y  sujeto 
transformador  de  las  relaciones  internacionales,  a  partir  del  concepto  de  sankofa  /  The  African 
diaspora as a reflection and transformative subject of international relations, based on the concept 
of sankofa          19-43

ATTA BREDOUMOU ALBERT AMOAKON: La  Diáspora  ecuatoguineana  en  la  Comunidad  de  Madrid: 
Análisis de los movimientos migratorios y la situación actual / The Equatorial Guinean Diaspora in 
the Community of Madrid: Analysis of migratory movements and the current situation          45-67

SAIBA BAYO: Art, Memory, and Recollection in Ousmane Sembene’s Historiographic Film Emitaï 
(1971) / Arte, memoria y recuerdo en la película historiográfica Emitaï (1971) de Ousmane Sembene

         69-95
  
ÁNGELES JURADO QUINTANA: Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos: el caso de 
la desnudez pública en Costa de Marfil /  Women's strategies of dissidence in African contexts: the 
case of public nudity in Côte d'Ivoire        97-126

DAGAUH GWENNAEL GAUTIER KOMENAN: Realineamiento Geopolítico en el Sahel occidental: Causas y 
características  (2002-2025) /  Geopolitical  realignment  in  the  western  Sahel:  Causes  and 
characteristics (2002–2025)      127-152

JOSÉ MANUEL MAROTO BLANCO*, DJANDUÉ BI DROMBÉ: Sankofa:  de la  deconstrucción colonial  a  la 
reconstrucción sociocultural a través de las lenguas en Costa de Marfil  /  Sankofa: from colonial 
deconstruction to sociocultural reconstruction through languages in Ivory Coast      153-180

ORIOL PUIG CEPERO: A climate of migration in the Sahel: between mobility and immobility / Un clima 
de migración en el Sahel: entre la movilidad y la inmovilidad      181-202



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

ESTUDIOS / STUDIES

JOSE ANTONIO BARRA MARTÍNEZ*,  FRANCISCO JOSÉ MORALES YAGO,  MARÍA LUISA DE LÁZARO TORRES: 
Consecuencias  para  el  desarrollo  local  y  territorial  de  las  epidemias  de  Ébola  en  África /  
Consequences for Local and Territorial Development of the Ebola Epidemics in Africa      205-230

ADRIÁN CALONGE MIRANDA: Ejemplos de coroplastia  de culto doméstico procedentes del  complejo 
alfarero de Tritium Magallum (Tricio, La Rioja) /  Examples of domestic cult coroplasty from the 
Tritium Magallum pottery complex (Tricio, La Rioja)      231-253

ROQUE HIDALGO ÁLVAREZ*, CARMEN MORENTE MUÑOZ, JULIO PÉREZ SERRANO: Identificación de las clases 
propietarias de Granada mediante su cédula personal en 1926 /  Identification of the owning class 
through their personal ID card: case study of Granada in 1926       255-285

BELÉN GARCÍA MALAGÓN: Los planes de gestión como instrumentos de conservación patrimonial: el 
caso  de  la  ciudad  de  Ávila  y  su  implantación  /  Management  plans  as  heritage  conservation 
instruments. The Case of the City of Ávila and Its Implementation      287-315

ENRICO GIORDANO: El establecimiento del Movimiento Federalista Europeo en España. Un caso de 
estudio sobre  oposición antifranquista  y  representatividad política  y territorial  en Europa (1971-
1976)  /  The establishment of the European Federalist Movement in Spain. A case study of anti-
Franco opposition and political and territorial representation in Europe (1971-1976)     317-338

CAROLINA HENRIQUES PEREIRA: Espacios  de  «acogida»  de  refugiados  durante  la  Segunda  Guerra 
Mundial: los campos de internamiento franceses y españoles y las «residencias fijas» portuguesas / 
Refugee «reception» spaces during the Second World War: French and Spanish internment camps 
and Portuguese «fixed residences»                  339-357

ELISABETH MENOR NATAL:  Las inscripciones funerarias del yacimiento de la Mezquita «La Mezquita» 
(Cadalso de los Vidrios, Madrid) /  The funerary inscriptions of the «La Mezquita» Archaeological 
Site (Cadalso de los Vidrios, Madrid)      359-388

MARIANO MONGE SUÁREZ: Teratopolítica, monstruos y portentos: una perspectiva biohistórica, 1767-
1820 / Teratopolitics, monsters and portents: a biohistorical perspective, 1767-1820      389-414

JOSÉ LUIS MORENO-PEREZ: Estrategias  diplomáticas  y  sombras  de  inteligencia:  las  relaciones 
internacionales de las organizaciones estudiantiles españolas durante la Guerra Fría Cultural (1945-
1969) /  Diplomatic strategies and intelligence shadows: international relations of Spanish student 
organizations during the Cultural Cold War (1945-1969)      415-443

FRANCISCO MANUEL PASTOR GARRIGUES: No  habrá  guerra  del  Rif.  El  bloqueo  de  las  guarniciones 
españolas de Alhucemas y Vélez de la Gomera (1899-1900) / There will be no Rif war. The blockade 
of the Spanish garrisons of Alhucemas and Vélez de la Gomera (1899-1900)      445-472



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

DANIEL PÉREZ ESTÉVEZ: Cooperación  entre  museos  desde  un  enfoque  decolonial.  La  Sociedad 
Científica El Museo Canario y el Muséum national d’Histoire naturelle / Musée de l´Homme de 
París / Cooperation between museums from a decolonial perspective. The Scientific Society El Museo 
Canario and the Muséum national d’Histoire naturelle / Musée de l´Homme of Paris      473-504

JOSÉ LUIS PUYA LUCENA: «Si no es también tratando mal de palabra y obra». Rosa del Bechio Verme 
ante la Real Justicia y los negocios familiares / «But it is also by treatring badly of word and deed». 
Rosa del Bechio Verme before the Royal Justice and family businesses      505-518

JORGE RAMÓN ROS: El Pueblo y la amenaza del bloqueo urbano: los levantamientos valencianos contra 
el impuesto de consumos en 1887 / The people and the threat of urban blockade: the Valencian 
uprisings against consumption tax in 1887        519-543

ANTONIO SÁNCHEZ GONZÁLEZ: Imaginando el desaparecido Archivo del marquesado de Ayamonte 500 
años después / Imagining the now lost Archives of the Marquisate of Ayamonte 500 years afterwards

     545-583

RESEÑAS / REVIEWS 

FERNANDO BRUQUETAS DE CASTRO: Gerardo  Muñoz  Lorente,  Historia  del  Sahara  Español.  De  la 
colonización al abandono (1884-1976). Editorial Almuzara, Córdoba, 2024; 717 págs. ISBN 978-84-
10520-39-4      587-590

DANIEL CASTILLO HIDALGO: Jesús Mirás Araujo, Nuria. Rodríguez-Martín (eds.), Economic History of 
the European Energy Industry, Routledge Explorations in Economic History, Routledge, London, 
2025, 216 págs. ISBN: 978-1-032-55034-3   591-595

MARÍA CARRIÓN LONGARELA: Miguel Taín Guzmán y Patricia Fra López (eds.),  Georgiana Goddard 
King y The Way of Saint James (1920), Akal, Madrid, 2024, 444 págs. ISBN: 978-84-460-5549-5

     597-603

CATHERINE MUÑOZ: Mirella  Romero Recio,  (ed.),  Pompeii  in the Visual  and Performing Arts:  Its 
Reception  in  Spain  and  Latin  America.  (IMAGINES-Classical  Receptions  in  the  Visual  and 
Performing Arts). Bloomsbury Academic, London, 2023, 256 págs. ISBN 9781350277885   605-608

NAYRA PÉREZ HERNÁNDEZ:  Antonio  Becerra  Bolaños,  Más  allá  del  vuelva  usted  mañana.  La 
administración pública en la literatura española, S.  XVI-S. XIX (Florilegio).  ULPGC Ediciones. 
Colección Manuel Velázquez Cabrera, n.º 3, Las Palmas de G.C., 2023, 154 págs. ISBN 978-84-
9042-513-8.  Antonio  Becerra  Bolaños,  ¡Qué  administración  tendría  yo  si  me  dejaran!  La 
administración  pública  en  la  literatura  española  (1839-1939)  (Florilegio).  ULPGC  Ediciones. 
Colección Manuel Velázquez Cabrera, no 4, Las Palmas de G.C., 344 págs. ISBN 978-84-9042-555-
8      609-611



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

LEONOR ZOZAYA-MONTES: Rocío Postigo Ruiz,  Notariado público en Sevilla en la primera mitad del 
siglo XV. Ediciones Trea (col. Piedras angulares), Gijón, 2023, 236 págs. ISBN: 978-84-19823-16-8

     613-617

Estadísticas 2025 / Statistics 2025      619-620



Dossier

Estudios Africanos, Enfoques multidisciplinares desde las
Humanidades y las Ciencias Sociales

African Studies, Multidisciplinary Approaches from the
Humanities and Social Sciences



19
Copyright: © 2026 ULPGC. Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo los términos 
de la licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (by-nc-nd) Spain 3.0.

Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía e Historia
26 (1), 2026, 19-43
eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg.2026.1.03

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador de las 
relaciones internacionales, a partir del concepto de sankofa

The African diaspora as a reflection and transformative subject of international 
relations, based on the concept of sankofa

Elsa Aimé González∗

Universidad Autónoma de Madrid
https://orcid.org/0000-0002-9637-4618

elsa.aime@uam.es

Alfredo Dos Santos Soares
Universidad Pontificia Comillas

https://orcid.org/0000-0002-0127-5693
adossantos@icade.comillas.edu

Recibido: 18/07/2025; Revisado: 04/11/2025; Aceptado: 10/12/2025

Resumen

La diáspora africana es un espacio clave desde el que pensar el lugar de África en el mundo, comprender 
la agencia de los actores africanos y sus constreñimientos, y visibilizar tanto las configuraciones 
globales de poder como la impronta del racismo en ellas. Adoptando el comprensivo prisma analítico 
del concepto sankofa y sirviéndose de un esfuerzo de reflexión sostenido sobre la revisión de la 
pertinente literatura, este texto examina la diáspora africana, con sus cambios y continuidades, como 
un lugar epistémico relevante para explicar, deconstruir y reconfigurar la historia de las relaciones 
internacionales. Y concluye propugnando un mayor reconocimiento de la agencia de la diáspora 
africana para pensar críticamente las estructuras de poder globales y superar la mirada eurocéntrica 
de las relaciones internacionales.

Palabras clave: diáspora africana, historia global, relaciones internacionales, sankofa.

Summary

The African diaspora is a crucial space from which to think about Africa’s place in the world, to 
understand the agency of African actors and their constraints, and to make visible both the global 
configurations of power and the imprint of racism on them. Adopting the comprehensive analytical 
prism of the sankofa concept and drawing on a sustained reflexive effort to review the relevant literature, 

*Autora de correspondencia / Corresponding author.



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

20

this text examines the African diaspora, with its changes and continuities, as a relevant epistemic site 
for explaining, deconstructing and reconfiguring the history of international relations. It concludes by 
advocating for greater recognition of the agency of the African diaspora to think critically about global 
power structures and to overcome the Eurocentric view of international relations.

Keywords: African diaspora, global history, international relations, Sankofa.

1. INTRODUCCIÓN

Numerosos autores han defendido la importancia de comprender las 
contribuciones de la diáspora africana a la historia mundial (Shepperson, 1993) y 
como un factor de las relaciones internacionales (Harris, 1996); de valorarla como 
una unidad de análisis desde la que conceptualizar la historia mundial (Patterson 
y Kelley, 2000); la necesidad de pensar la diáspora en términos amplios, para 
entender mejor la realidad transnacional del mundo desde la larga duración 
(Butler, 2010) y hacerlo desde una perspectiva global (Zeleza, 2010). 

Desde que comenzaron a florecer los estudios de la diáspora africana a 
partir de las décadas de 1950 y 1960 (Shepperson, 1993: 41; Butler, 2010: 23), estos 
han estado estrechamente unidos a la historia de África y a la historia de las 
relaciones internacionales. El Congreso Internacional de Historiadores Africanos 
de Dar es-Salam, en 1965, en pleno contexto descolonizador, mostró de hecho el 
creciente interés por la diáspora africana, y la situó como un elemento esencial 
para comprender la historia de África (Butler, 2010: 24). Asimismo, en tanto que 
cuestionaron las narrativas sobre la historia del mundo que ocultaban la presencia 
y agencia de los actores africanos, dentro y fuera del continente, y plantearon la 
necesidad de transformar las dinámicas de poder que articulan el mundo, los 
estudios sobre la diáspora africana han tenido una clara dimensión política desde 
sus inicios. 

Sin embargo, una parte importante de esos estudios sobre la diáspora africana 
y su historia han tendido a la especificidad temática, temporal y geográfica. 
Han tendido a focalizarse, en gran medida, en los procesos de conformación de 
dicha diáspora y las realidades a las que esta se ha enfrentado en sus diferentes 
ubicaciones, así como en su relación con el continente africano, tanto históricamente 
como en etapas más recientes. Como señala Kim Butler (2010), la investigación 
se ha articulado particularmente en torno a la manera en que se estructura esa 
diáspora. Ello incluye, por una parte, el estudio de los marcos imperiales en los 
que se ha conformado, sus lugares de destino, o bien sus zonas de origen y, por 
otra parte, el análisis de determinados aspectos de los procesos diaspóricos, tales 
como los viajes, las relaciones que se establecen tanto en el seno de la diáspora 
como también entre esta y las sociedades de destino y de origen. Patterson y 
Kelley (2000) han señalado por su parte que las continuidades y discontinuidades 
culturales en el seno de la diáspora, sus identidades y agencia han sido cuestiones 
centrales de las investigaciones en este ámbito.



Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   

Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 21

Las complejas dinámicas sociopolíticas y económico-culturales de la 
sociedad internacional, pasadas y presentes, justifican un renovado impulso 
a la reflexión y teorización en torno a la diáspora africana en clave global y 
desde la interdisciplinariedad o, por lo menos y como plantea Butler, desde la 
multidisciplinariedad (Butler, 2010: 39). Abu-Tarbush y Cabrera señalan de 
hecho que, a pesar de la importancia de las diásporas en la política mundial, hay 
un exiguo desarrollo teórico acerca de esta realidad en la Teoría de Relaciones 
Internacionales (Abu-Tarbush y Cabrera, 2023: 115). Es llamativo, por ejemplo, 
que en el libro editado en 2010 por Tejumola Olaniyan y James H. Sweet, The 
African diaspora and the disciplines, no haya ningún capítulo sobre la diáspora 
africana y las Relaciones Internacionales. También, en el ámbito de la historia 
de África, Omar Gueye ha señalado que «las diferentes historias de África que 
se han escrito en el último medio siglo —de ámbito local, regional o nacional— 
han tenido una relación problemática con la historia mundial. Esto se debe en 
parte a la escasez de conexiones entre el objeto de estudio y los acontecimientos 
mundiales por parte de los académicos…» (2018: 83) Por todo ello, entendemos 
que es necesario seguir indagando y reflexionando sobre la manera en que la 
diáspora africana está conectada y refleja procesos y realidades fundamentales 
de la historia del continente africano y de las relaciones internacionales. El recién 
publicado volumen X de la Historia General de África de la UNESCO dedicado a 
África y sus diásporas (Silva Santos, 2023) no hace más que confirmar y reforzar 
nuestro interés heurístico.

Consideramos en este sentido la diáspora africana como un fenómeno global y 
contemporáneo, pero inseparable de procesos históricos de larga duración, y cuya 
realidad actual refleja algunos de los desafíos a los que se enfrenta el continente 
y el mundo y las respuestas que se están dando a los mismos. Argumentamos 
en este artículo que la diáspora africana es una «fotografía viva» de trayectorias 
históricas profundas y de las raíces del presente en pasados colectivos. Al mismo 
tiempo, consideramos que la diáspora africana, tanto por sus reivindicaciones 
como por los flujos actuales que la siguen alimentando, nos obliga a reflexionar, 
desde esa mirada histórica y desde la larga duración, sobre las estructuras de la 
sociedad internacional y sus posibilidades de transformación. 

Sobre la base de lo expuesto, el presente texto parte de una comprensión de 
la diáspora africana como categoría geohistórica clave (Laó-Montes, 2007) y como 
sujeto político cuya agencia, por un lado, contribuye a explicitar y redibujar la 
historia de las relaciones internacionales; y, por el otro, permite un «análisis de 
las realidades africanas más allá de los tópicos, de las generalizaciones abusivas 
y de las simplificaciones fáciles» (Kabunda, 2019: 132), que afectan el imaginario 
(neo)colonial de no pocas personas sobre el continente africano y los procesos 
históricos que han conformado y todavía condicionan sus relaciones con el resto 
del mundo. 

Podemos por tanto asumir que la diáspora africana es un reflejo y una 
evidencia de las conexiones entre África y las regiones en las que esta se encuentra. 
Como tal, por un lado, permite apreciar el lugar de África en el mundo y romper 
con la idea de un África insuficientemente conectada, así como visualizar la 



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-111222

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

agencia de los actores africanos, sus interacciones con otros actores dentro y fuera 
del continente. Y, por otro lado, es clave para visibilizar algunas problemáticas 
silenciadas o normalizadas por historiografías ancladas en paradigmas estatalistas 
y/o nacionalistas, y en particular el racismo y el extractivismo de las estructuras y 
dinámicas de poder de la sociedad internacional y del sistema capitalista.

Teniendo presente todo lo anterior, este texto recurre al concepto de sankofa 
como un paradigma analítico para examinar la diáspora africana, con sus cambios 
y continuidades, y como un lugar epistémico relevante para explicar y, quizá, 
transformar las relaciones internacionales. Sankofa es una palabra del idioma 
twi, hablado por algunas sociedades del pueblo akan, cuyo significado se suele 
traducir como «vuelve atrás y (re)cógelo», y que alude a la importancia del pasado 
y sus legados en el presente para poder pensar el futuro (Temple, 2010; Slater, 
2019; Morgan, 2023). Sankofa se representa en los símbolos adinkra de diferentes 
formas, una de ellas como un pájaro cuya cabeza mira hacia atrás (pasado), con 
un cuerpo de perfil, pero cuyas patas están representadas de frente y ancladas en 
la tierra (presente), y cuyo pico trata de alcanzar o porta un huevo (futuro). 

Al adoptar la mirada comprensiva al pasado, presente y futuro que sankofa 
proporciona, nuestro objetivo es, por un lado, reflexionar y propiciar el debate 
académico en torno a la diáspora africana como vector hermenéutico tanto de los 
procesos que históricamente la han conformado y la caracterizan en la actualidad, 
como también de las estructuras y dinámicas de las relaciones internacionales 
ampliamente entendidas. Y, por otro lado, escudriñar las posibles y deseables 
implicaciones, en términos de transformación de las relaciones internacionales, 
del reconocimiento y empoderamiento de la diáspora africana como sujeto clave, 
superando, así, su tratamiento predominante y reduccionista como fuente de 
remesas y capital financiero. 

Con este objetivo, el artículo propone una reflexión teórica en base a una 
revisión de la literatura académica; sin renunciar a la interdisciplinariedad 
inherente al objeto de estudio que aquí nos ocupa, se confiere prioridad a 
la literatura secundaria en materia de Historia y Relaciones Internacionales 
sobre diáspora africana desde un prisma global. Ello se complementa con el 
recurso a fuentes primarias como bases de datos y documentos de instituciones 
internacionales. En cuanto a la estructura, además de este apartado introductorio, 
dedicamos el siguiente (2) a consideraciones conceptuales, máxime explorando el 
significado que la Unión Africana ha tenido a bien otorgar a su propia definición 
institucional de diáspora africana. La tercera sección (3) ofrece, por limitaciones 
de espacio, una breve aproximación a los procesos de formación, al tamaño y 
alcance geográfico de la diáspora africana. La cuarta sección (4) indaga y reflexiona 
sobre la relevancia de la diáspora africana, su valor hermenéutico y su agencia en 
tanto sujeto configurador de las ‘nuevas’ y deseables relaciones internacionales. 
Finalmente (5), el texto se cierra señalando los principales hallazgos resultantes 
del ejercicio analítico realizado y tejiendo breves reflexiones a modo de conclusión.



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 23

2. DIÁSPORA AFRICANA: ACLARACIONES CONCEPTUALES

Históricamente y con carácter general, podemos asumir como referencia
epistemológica y punto de partida obligado para el abordaje analítico de la 
diáspora su consideración como «un subproducto de la movilidad humana 
y de los esfuerzos de las personas por vincular su identidad a la geografía y 
a sus antepasados» (Orozco, 2021: 45). Desde este postulado, cobra sentido la 
definición del término diáspora, auspiciada por la Organización Internacional 
para las Migraciones (IOM, 2019: 49), con el siguiente tenor literal: «migrantes 
o descendientes de migrantes cuya identidad y sentido de pertenencia, real o
simbólico, han sido moldeados por su experiencia y antecedentes migratorios.
Mantienen vínculos con sus países de origen y entre sí, basados en un sentimiento
compartido de historia, identidad o experiencias mutuas en el país de destino».
Así entendida, la diáspora viene claramente reconocida en el Pacto Mundial para
la Migración Segura, Ordenada y Regular, adoptada en 2018,1 como una variable y 
vector imprescindible a partes iguales de la gobernanza de la movilidad humana
y de la implementación plena y efectiva de la Agenda 2030 para el Desarrollo
Sostenible2 a escala tanto nacional, como regional y global.

Dicho reconocimiento supone la consolidación de la aceptación, en el 
ámbito institucional de la Organización de las Naciones Unidas, de la relevancia 
económica y política de la diáspora, larga y ampliamente elaborada y madurada 
en los debates e investigaciones académicas sobre la materia (OIM, 2013; Vertovec, 
2005; Koinova, 2010). En efecto, enmarcados mayormente en los estudios acerca 
de los nexos entre la migración y el desarrollo, durante décadas esos debates e 
investigaciones han centrado sus esfuerzos de teorización máxime en explicar el rol 
que, con sus remesas y capital cultural (nuevas ideas y valores), las comunidades 
diaspóricas desempeñan o pueden desempeñar en pro del desarrollo económico 
y la transformación sociopolítica de sus países de origen. 

En pleno siglo xxi, este predominante «enfoque desarrollista» y, en buena 
medida, instrumentalista de las diásporas dista del agotamiento. Sin embargo, 
conviene señalar que, desde finales del siglo xx, han ido surgiendo nuevos 
planteamientos analíticos que desafían el referido enfoque, visto como un abordaje 
un tanto reduccionista, y defienden su superación mediante el afloramiento, 
teorización y promoción de la relevancia multifacética de las diásporas, incluida 
la agencia de éstas en la configuración de las relaciones internacionales (Shain y 
Barth, 2003). Las siguientes definiciones nos dan una muestra de ello. 

En julio de 2003, un año tras la entrada en funcionamiento de la Unión 
Africana (UA), esta organización adoptó una serie de enmiendas a su Acta 
Constitutiva.3 Una de ellas, correspondiente al artículo 3(q), afirma que uno de 

1 Pacto Mundial para la Migración Segura, Ordenada y Regular, Resolución 73/195 aprobada por la 
Asamblea General de Naciones Unidas el 19 de diciembre de 2018 (A/RES/73/195).
2   Aprobada por la Asamblea General de la ONU el 25 de septiembre de 2015, mediante la Resolución 
70/1. Transformar nuestro mundo: la Agenda 2030 para el Desarrollo Sostenible (A/RES/70/1).
3 Aprobada en Lomé, Togo, por la trigésima sexta sesión ordinaria de la Asamblea de Jefes de Estado 
y de Gobierno, el 11 de julio de 2000.

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

los objetivos de la UA es «invitar y alentar la plena participación de la diáspora 
africana, como parte importante de nuestro continente, en la construcción de la 
Unión Africana» (AU, 2003).4 Asimismo, la UA reconoció la diáspora africana 
como la sexta región del continente africano.5 Tras un proceso deliberativo, en 
el año 2005 la UA definió la diáspora africana como una región «constituida por 
personas de origen africano que viven fuera del continente, independientemente 
de su ciudadanía y nacionalidad, y que están dispuestas a contribuir al desarrollo 
del continente y a la construcción de la Unión Africana».6

Aunque la materialización práctica de este reconocimiento avanza de 
forma lenta (Adisa, 2017; Dos Santos, 2017), es una declaración política que 
pone de manifiesto la importancia y la memoria de los procesos históricos que 
han conectado África y su población con el resto del mundo, que han afectado 
a la realidad del continente hasta hoy, y que también son clave para pensar la 
transformación del continente. Así, la UA plantea la diáspora africana como 
catalizadora no solamente de la inversión, la innovación, la iniciativa empresarial 
y el desarrollo del capital humano (Negash, 2021), sino también de las ‘nuevas’ 
relaciones internacionales, deconstructivas de dinámicas históricas, coloniales y 
capitalistas, sistemáticamente perniciosas para África y las sociedades africanas.

En la definición de la UA de la diáspora, el concepto de identidad juega un 
papel clave por al menos dos razones. En primer lugar, porque con él deslinda 
la diáspora africana de las grandes migraciones que en la prehistoria salieron de 
África y poblaron el planeta. En segundo lugar, porque requiere una identificación 
de algún tipo con el continente africano por parte de quienes integran esa 
diáspora, dado que habla de un compromiso con el desarrollo del continente 
y la construcción de la Unión Africana. Nombrar la diáspora como región del 
continente es, como decíamos, una declaración política, una forma de afirmar una 
conciencia acerca de la conexión entre pasado, presente y futuro, conectada con 
la idea misma de la palabra sankofa en la que estos tres lugares temporales se 
retroalimentan mutuamente.7

Más allá de la definición institucional de la UA de la diáspora y su carga 
política, es interesante asimismo resaltar, como plantea Paul Zeleza, el carácter 
fluctuante de la diáspora ligado a la cuestión identitaria: 

4 Así quedó formulado en el «Protocolo sobre las enmiendas al acta constitutiva de la Unión Africana» 
que, sin embargo, aún no ha entrado en vigor al no haber sido ratificado por dos tercios de los 55 
miembros de la organización. Hasta ahora lo han firmado 30 de los 37 estados necesarios. La última 
firma depositada fue de la Santo Tomé y Príncipe, en marzo de 2018. Es interesante notar que cuatro 
estados no han firmado el protocolo: Botsuana, Etiopía, Malawi y Seychelles (AU 2019).
5 La Unión Africana distingue así una región diaspórica y cinco regiones «territoriales» en África: 
África del Norte, del Oeste, Central, del Este, y Sur de África, y ha creado una Dirección de Ciudadanía 
y Diáspora (CIDO, por sus siglas en inglés) para promover la asociación entre los gobiernos, la 
sociedad civil y la diáspora africana.
6 Definición recogida en el documento de la UA «Decision on the definition of the African Diaspora», 
DOC. EX.Cl/164 (vII), 24-28 de enero de 2005.
7 Diferentes autoras han señalado que la idea evocada por sankofa es una práctica diaspórica. Cf. 
Temple (2010), Slater (2019) y Morgan (2023), y de hecho sankofa fue el símbolo de la edición del 
festival Conciencia Afro 2025 en Madrid que llamó a «reflexionar sobre la relación entre memoria y 
presente y a explorar temporalidades propias de la experiencia afrodiaspórica.»

24



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112

Las diásporas surgen de procesos que implican movimiento, migración de un 
«aquí» a un «allá», de una patria, real o imaginaria, a una tierra de acogida, amada 
u odiada. Pero la relación entre dispersión y diáspora es complicada, ya que las
personas dispersas pueden «regresar» o «desaparecer» mediante la asimilación. En
resumen, las diásporas nacen, se reproducen y pueden morir, e incluso pueden sufrir 
reencarnación o resurrección en generaciones futuras. Los movimientos pueden ser
cortos, circulatorios y permanentes, generacionales y transgeneracionales en su
longevidad. Seguramente no todos los movimientos que salen de la comunidad, país 
o continente al que se pertenece pueden calificarse de diaspóricos. (Zeleza, 2010: 5)

La reflexión de Zeleza nos recuerda que la diáspora no siempre se ha 
identificado a sí misma como africana y que, de hecho, la propia aparición de 
la noción de diáspora africana está estrechamente ligada al surgimiento del 
panafricanismo (Butler, 2010: 23).

La cuestión de la dimensión espacial de las formaciones de la diáspora es, 
igualmente, relevante. En primer lugar, porque estamos hablando del conjunto del 
continente, tanto del África del norte como del África negra, frente a la tendencia 
a pensar la diáspora africana solo como una diáspora negra. En segundo lugar, 
porque cuando hablamos de diáspora hablamos de los movimientos migratorios 
hacia fuera del continente. No tiene mucho sentido hablar de una diáspora 
africana dentro de África, aunque sí podría tener sentido hablar de una diáspora 
de África occidental, o una diáspora eritrea, o somalí dentro del continente. En 
tercer lugar, porque esa diáspora se encuentra en todos los continentes, en su 
mayoría como resultado de siglos de intercambios.

En contraste con la definición de la UA, la definición de diáspora africana 
propuesta por Joseph E. Harris en la segunda edición de la obra colectiva Global 
dimensions of the African diaspora resulta en términos analíticos más compleja. Para 
Harris, el concepto hace referencia a:

la dispersión global (voluntaria e involuntaria) de los africanos a lo largo de la 
historia; la emergencia de una identidad cultural en el extranjero basada en el origen 
y la condición social; y el retorno psicológico o físico a la patria, África. Así vista, la 
diáspora africana asume el carácter de un fenómeno dinámico, continuo y complejo 
que se extiende a lo largo del tiempo, geografía, clase y género. (Harris, 1993: 3-4)

Esta definición es sugerente por el dinamismo, la continuidad y la complejidad 
de la diáspora a la que alude Harris y que la convierten en un lugar único desde el 
que pensar internacionalmente. Aunque el concepto de diáspora africana genera 
una cierta imagen de homogeneidad, hay en realidad una profunda diversidad 
geográfica, histórica, cultural, de clase y de género, que ha ido tomando forma 
a lo largo de diferentes periodos, tanto en el periodo premoderno como en el 
moderno.

Sin embargo, también es relevante la definición de Colin A. Palmer de la 
diáspora africana, que se centra en este periodo moderno: 

La diáspora africana moderna, en su esencia, está formada por millones de 
afrodescendientes que viven en diversas sociedades, unidos por un pasado basado 
en gran medida, aunque no exclusivamente, en la opresión «racial» y las luchas 

25

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-111226

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

contra ella, y que, a pesar de las variaciones culturales y las divisiones políticas y de 
otro tipo entre ellos, comparten un vínculo emocional entre sí y con su continente 
ancestral, y que también, independientemente de su ubicación, se enfrentan a 
problemas muy similares a la hora de construirse y realizarse. (Palmer, 2000: 30)

En el marco de este artículo, nos parece clave una definición que no aluda solo 
al periodo de la trata transatlántica de personas esclavizadas o a las migraciones 
actuales, sino que contemple también otros periodos y conexiones anteriores 
que han generado esa diáspora, así como las relaciones de poder que la han 
configurado, como veremos en el siguiente apartado. 

Antes, es oportuno apuntar que, al operar sobre las formulaciones teórico-
conceptuales arriba expuestas, la carga hermenéutica de sankofa permite aventurar, 
aquí, la descripción de la diáspora africana como un concepto político denso y 
dinámico que designa la comunidad o grupo de personas afrodescendientes que, 
como resultado de procesos de movilidad migratoria forzosos o voluntarios que 
les afectan de manera directa o indirecta, cercana o remota, y con independencia de 
la nacionalidad o ciudadanía que ostenten, residen dispersas y diseminadas fuera 
del continente africano, comparten una identidad sociocultural, cuyo sustrato es 
la pertenencia, real o simbólica, a África como patria común, y son un fiel reflejo, 
testigos y agentes privilegiados tanto de la hibridez e innovación cultural, del 
desarrollo integral del continente como de las relaciones internacionales.  

3. FORMACIÓN, MAGNITUD Y MANIFESTACIÓN GEOGRÁFICA DE LA
DIÁSPORA AFRICANA

Si, en línea con esta descripción, entendemos por diáspora africana la 
población afrodescendiente ‘dispersa’ por los cuatro restantes continentes 
del mundo, a través de diferentes procesos y periodos históricos a los que nos 
referiremos un poco más adelante, forzoso es identificar núcleos más o menos 
numerosos de esa diáspora en América (América del Norte, América del Sur, el 
Caribe), pero también en Europa y Asia, y cada vez más en Oceanía.

Aunque la cuantificación de esta diáspora es extremadamente difícil, Dos 
Santos Soares señala estimaciones de entre 150 a 350 millones de personas, y 
apunta algunos de los países fuera del continente africano con la mayor población 
afrodescendiente en términos absolutos, tales como Brasil, Estados Unidos, 
Haití, Colombia, Cuba, México, Jamaica, República Dominicana, Francia, Reino 
Unido. (Dos Santos Soares, 2017: 107-108) No obstante, la cuantificación es, como 
decíamos, un tema complejo por la dificultad para acceder a datos concretos y 
fiables. En primer lugar, la diáspora es una realidad que no concuerda con la 
realidad migratoria, ya que por lo general la supera numéricamente. Asimismo, 
algunos países no permiten la recolección en sus censos de información acerca 
de identidades étnicas o raciales que permitan esta cuantificación, como ocurre 
en muchos países europeos por razones históricas de índole política. Además, en 
aquellos estados en los que sí se recolectan datos, las cuestiones identitarias también 



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 27

influyen en la autopercepción y adscripción a la comunidad afrodescendiente,8 
a la vez que no siempre permiten consignar identidades múltiples9, o también 
por ejemplo porque a veces en esas cuantificaciones se excluye a la población del 
norte de África. 

Si tomamos el caso de España y los datos del Instituto Nacional de Estadística 
(INE), en 2022 hablamos de una población extranjera de algo más de 5,5 millones 
de habitantes, o el 11,7 % de la población del país (50% hombres, 50% mujeres). 
Dentro de este grupo, la población africana representaba el 21%, es decir 1.217.706 
personas, es decir el 2,6 %de la población del país (60% hombres, 40% mujeres). 
Y dentro de este grupo, las principales nacionalidades son la marroquí (72,5%), la 
senegalesa (6,85%), la argelina (5,25%). (Véase la tabla 1) Sin embargo, estos datos 
no arrojan una imagen real dado que las personas migrantes son sólo una parte 
de las que conforman la diáspora africana. 

Como apunta Antumi Toasijé (2020: 52-53), los datos demográficos en España 
no recogen la población en situación de disidencia administrativa, es decir, las 
personas migrantes en situación jurídica irregular. Tampoco arroja datos sobre la 
población española que forma parte de la diáspora africana, es decir, la población 
que tiene identidades múltiples, como, por ejemplo, española y afrodescendiente, 
o población extranjera sin ciudadanía africana que pertenece a la diáspora, por
ejemplo, una persona colombiana afrodescendiente. Por ello, las estimaciones de
población afro en España son un cálculo mínimo, y con certeza su número real es
superior.10

Como decíamos, la diáspora africana está presente en todos los continentes 
y se ha ido conformando a través de diferentes momentos y procesos. Papa 
Sow destaca en términos generales cuatro grandes periodos en su surgimiento: 
el de las civilizaciones clásicas; el de las tratas esclavistas; el de la colonización; 
y el de la nueva diáspora del tiempo presente (Sow, 2007: 138-139).11 Veamos a 

8 Como señalan Oliver y Guzmán, «la falta de reconocimiento social de la comunidad afrodescendiente 
al interior de cada país, revela el lento proceso de reivindicación de quienes son portadores de esa 
identidad», siendo el caso brasileño particularmente ilustrativo; cf. Ortiz Flores, Leonardo Oliver; 
Guzmán Cáceres, Maricela (2020): «Las políticas de combate a la discriminación étnica a través del 
currículum. Tensiones en torno a la nación en Brasil», en Revista de Educación, nº 387, 193-194. La 
situación también afecta a la población afrodescendiente en diferentes lugares de Asia.
9 En Estados Unidos, ha sido a partir del año 2000 cuando la población ha podido definirse indicando 
más de una adscripción étnico-racial. Cf. Tamir, Christine; Anderson, Monica (2022): «One-in-Ten 
Black People Living in the U.S. Are Immigrants», Pew research Center, 20 de enero, 4. 
10 Para Toasijé (2020), en 2016 las cifras de población afro en España incluyendo estimaciones de los 
grupos no reflejados en el censo (afrodescendientes: nacidos en España; hijos/as de afrodescendientes; 
y asiáticos y europeos) ascendían a por lo menos a 1.240.436; nótese que la cifra que recogemos 
1.217.706 son datos oficiales para el año 2022 pero sólo de población migrante, y que no incluyen estos 
grupos, por lo que la cifra es necesariamente mayor. 
11 Colin A. Palmer (2000: 27–28) distingue cinco corrientes diaspóricas africanas, tres en época 
premoderna (las grandes migraciones desde el continente de hace 100.000 años; los movimientos de 
población hacia el 3.000 a.C. con el desplazamiento de los pueblos de habla bantú; y los movimientos 
de comerciantes, mercaderes, esclavos, soldados y otros a partes de Europa, Oriente Medio y Asia a 
partir del siglo v a.C.) y dos en época moderna (la que comienza con el comercio transatlántico desde 
África de personas esclavizadas, y otra a partir del siglo xix y hasta la actualidad, tras la abolición del 
esclavismo en América). 

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-111228

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

continuación de forma sucinta los procesos y lugares a través de los que se ha 
conformado la diáspora africana.12

3.1. Europa

En Europa, según Paul Zeleza, se podría periodizar la presencia africana 
distinguiendo cuatro fases principales que coindicen ampliamente con las de 
Sow: antes del siglo xv; la Europa esclavista, desde el siglo xvi hasta mediados del 
xix; la Europa colonial, desde mediados del siglo xix hasta mediados del xx; y la 
Europa poscolonial, desde los procesos descolonizadores. (Zeleza, 2010: 10) 

Zeleza señala asimismo que hay variaciones en la periodización, el tamaño 
y la formación de las diásporas africanas en diferentes partes de Europa. Por 
ejemplo, en Europa meridional se puede remontar a la época romana, en Europa 
central y oriental a la época medieval (incluida la época de las cruzadas y la 
expansión otomana, en la que decenas de miles de soldados africanos fueron 
desplegados por el ejército turco), y en Europa occidental a la colonización 
africana de la Península Ibérica. Muchos de los descendientes de estas diásporas 
fueron asimilados a la sociedad europea, aunque sólo se recuerda como africanos 
a aquellos que se identificaron como tales, entre ellos el escritor ruso Alexander 
Pushkin, que reivindicó su negritud. (Zeleza, 2010: 10)

Esta realidad afro-europea refleja los siglos de intercambio que existen entre 
los dos continentes y también nos muestra un proceso de transformación de las 
relaciones entre ellos. En este sentido, hablar de esos intercambios y presencia 
nos permite romper con la idea de África como un continente al margen de las 
relaciones internacionales. En sus inicios, las conexiones fueron de índole política, 
económica y cultural, con la Grecia antigua, con Roma, y posteriormente a través 
de al-Ándalus. La esclavitud era una institución social, conformada por personas 
de procedencias variadas, tanto de Europa, como de África y Asia, pero no 
constituía el elemento central de estas relaciones (Gnammankou, 2005: 15-18) y, 
aún durante el periodo de la trata esclavista, hubo africanos libres que viajaron 
como marineros, comerciantes, turistas y estudiantes (Akyeampong, 2000: 191)

A finales del siglo xv, en la península ibérica, la expulsión de las comunidades 
judías y musulmanas y la expansión ultramarina contribuyeron significativamente 
al aumento de la población africana esclavizada. Esta presencia se incrementó en 
el resto de Europa a partir del siglo xvi, con la demanda europea de personas 
africanas esclavizadas para la trata transatlántica y los proyectos coloniales en 
América, si bien algunos se asentaron en Europa por sus propios medios, a veces 
tras ser manumitidos (Gnammankou, 2005: 18-20). Esta presencia, y particularmente 
su memoria, quedó dispersa en parte a medida que fue fusionándose con las 
sociedades en que habitaban (Zeleza, 2010: 10) pero también como parte de un 
borrado y exotización que buscó construir la historia de Europa a espaldas de 

12 Para un mapeo actualizado y detallado de la realidad diaspórica africana en el mundo, véase la 
segunda sección del libro Silva Santos, Vanicléia (ed.) (2025): General history of Africa, X: Africa and its 
diasporas, UNESCO, París.



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 29

su dimensión africana, que se ha prolongado hasta la actualidad (Toasijé, 2023), 
y que es aún más pronunciado en lo que respecta a las mujeres. En este sentido, 
la población afroeuropea ha estado conformada tanto por hombres como por 
mujeres, en cuyas diferentes historias se proyectan las históricas estructuras de 
género de las sociedades europeas.

A pesar de ese borrado, hay evidencias de esta realidad diaspórica africana 
en Europa a través de figuras destacadas por todo el continente. Historiadores 
como Toasijé (2019) para el caso español, y Olivette Otele para el conjunto de 
Europa (2020), entre otros, han intentado reconstruir este pasado y esta memoria 
y han señalado cómo esas figuras excepcionales son un reflejo de una realidad 
mucho más común de lo que se suele pensar.13 Para Toasijé, el borrado de esta 
presencia afro-europea es una muestra «de cómo opera el racismo estructural» 
(2023: 19). Para Otele, también refleja el desafío que suponía para los imaginarios 
europeos de la época las nociones de inclusión y aceptación (Otele, 2020: 7), una 
intolerancia que fue creciendo especialmente a partir del siglo xviii (Gnamankou, 
2004: 21) y que cristalizó en el siglo xix en el racismo pseudo-científico y en las 
teorías de algunos juristas internacionalistas, tales como James Lorimer, John 
Westlake o Lassa Oppenheim, que articularon una doctrina jurídica que legitimó 
el imperialismo occidental sobre aquellas sociedades consideradas inferiores. 

La oposición y el cuestionamiento de este trato desigual por parte de africanos 
europeos, como Olaudah Equiano en el siglo xviii o Africanus Horton en el siglo 
xix, nutrieron un debate sobre la esclavitud y el colonialismo. Sin embargo, 
prevalecieron las posiciones de quienes defendieron la desigualdad entre 
africanos y europeos, que cristalizaron en la colonización formal del continente en 
el siglo xix. Este proyecto colonial generó un incremento de la presencia africana 
en Europa (Akyeampong, 2000: 198), que se ha mantenido tras las independencias 
de tal forma que «la presencia africana en la Europa actual es mayor que nunca 
en la historia», mientras que la diáspora africana sigue confrontada con la 
discriminación y el racismo (Gnammankou, 2005: 22). Estas lógicas desiguales, 
que como vemos transformaron la relación entre los continentes especialmente a 
partir del siglo xv, son un producto de los proyectos políticos coloniales a ambas 
orillas del Atlántico y en otros continentes, y están estrechamente ligadas, como 
señaló Eric Williams (1944) al desarrollo del sistema capitalista. 

13 Algunas publicaciones adicionales serían: Hine, Darlene Clark; Keaton, Trica Danielle; Small, 
Stephen (eds.) (2009): Black Europe and the African Diaspora, University of Illinois Press; Bressey, 
Caroline; Hakim Adi (2011): Belonging in Europe – The African Diaspora and Work, Routledge, Londres; 
o, más recientemente, Berruezo-Sánchez, Diana; Olmedo Gobante, Manuel; y Tweede, Cornesha (eds.) 
(2024) Iberia negra. Textos para otra historia de la diáspora africana (siglos xvi y xvii), Routledge, Londres.  
También se ha investigado y reconstruido esta historia a través de otros ejes como el urbanismo, 
como señala Yeison García López en sus recorridos anticoloniales sobre el «Madrid negro», que ha 
impulsado desde el centro cultural Conciencia Afro en Madrid. Véase también su conferencia sobre 
este tema en el Muso del Prado. (García López, 2023) O también a través del arte, por ejemplo, con 
la exposición «Revealing the African Presence in Renaissance Europe» en The Walters Art Museum 
de Baltimore, Estados Unidos, que tuvo lugar del 14 de octubre de 2012 al 21 de enero de 2013. Cf. 
Spicer, Joaneath (ed.) (2012): Revealing the African presence in Renaissance Europe, Walters Art Museum, 
Baltimore.

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-111230

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

Esta trayectoria ha tenido un impacto en la composición de la diáspora 
africana en Europa y ha afectado a las pautas de integración y formación de 
identidad de los flujos diaspóricos actuales, cuya composición de clase también 
varía debido a los costes sociales del traslado. Como señala Zeleza, en Francia, 
que acoge a la mayor diáspora africana de Europa, existen al menos cuatro grupos 
dentro de la misma: las comunidades afrodescendientes más antiguas, los negros 
antillanos, los africanos de África occidental y central, y los africanos del norte de 
África. Estas comunidades mantienen complejas relaciones, entre ellas y con el 
Estado francés y la sociedad en general, en las que los cismas y las solidaridades 
fluctúan por cuestiones como la religión, la región de origen, la nacionalidad, la 
clase social y el género (Zeleza, 2010: 10).

3.2. América

En América, la conformación de la diáspora africana está históricamente 
ligada a la trata esclavista. Las estimaciones varían, pero hoy es comúnmente 
admitido que entre finales del siglo xv y el siglo xix un mínimo de 12 millones 
de personas fueron esclavizadas y deportadas de África hacia el norte o el sur 
de América, si bien algunos cálculos alcanzan los 30 millones, y se consideran 
cifras superiores incluyendo los desaparecidos durante la deportación (Inikori 
1992; Harris, 1996: 11; Palmer 2000). Esta migración forzada, una de las mayores 
de la historia global, conectó de forma regular y con una intensidad creciente 
diferentes puntos de las costas africanas en las que se producían los intercambios 
entre tratantes europeos e intermediarios africanos, y de la costa americana. 

La mano de obra esclavizada fue un elemento central del comercio triangular 
entre Europa, África y América, con profundos impactos en los tres continentes. 
Williams (1944), Joseph E. Inikori (1992) o Marcus Rediker (2007) son algunos de 
los autores que han evidenciado en este sentido el papel de la diáspora africana 
en la configuración del orden económico internacional desde el siglo xvi y, en 
particular, en la transformación capitalista de Europa occidental y el norte de 
América. Políticamente, jugó un papel central en la configuración de los imperios 
europeos y sus procesos colonizadores en América, lo que trajo asimismo 
profundos impactos sociales y culturales. También en África tuvo profundas 
consecuencias en la totalidad de la realidad social, en sus dimensiones económicas, 
políticas, y culturales, con impactos que también llegan hasta hoy (Inikori 1982). 
El surgimiento de la diáspora africana en América está, por tanto, directamente 
ligado a los proyectos políticos y económicos europeos con la colonización de 
estos territorios y su explotación intensiva propia de un capitalismo extractivista, 
especialmente ejemplificada en su origen en la expansión de la producción de 
azúcar. 

Como señala Palmer, sería un error homogeneizar la diáspora africana en 
América por su profunda diversidad, por sus múltiples procedencias y lugares 
de destino, sus diferentes experiencias a lo largo del tiempo, así como estrategias 
de resistencia y adaptación (Palmer, 2018: 30). Sin embargo, la oposición a este 



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 31

sistema de dominación fue una constante de esta realidad diaspórica y también 
generó vínculos. La revolución haitiana (1791-1804) fue un punto culminante 
de esta resistencia, como señaló Cyril L. R. James en un libro pionero, The Black 
Jacobins: Toussaint l’Ouverture and the San Domingo Revolution (1938). Estuvo 
plenamente conectada a las demás revoluciones atlánticas, pero también fue 
un acto más de una serie de luchas que existieron desde la instauración de este 
sistema de explotación (Harris, 1996, 12; Lindebaugh y Rediker, 2022) contra sus 
jerarquías articuladas en términos racistas y de género (Patterson y Kelley, 2000). 

Esta oposición fue clave en la ilegalización de la trata primero y de la 
esclavización después, pero se ha mantenido hasta hoy transformada para hacer 
frente al racismo estructural al que la diáspora africana sigue enfrentándose. Esa 
lucha fue también clave en la emergencia de una identidad diaspórica africana 
(Patterson y Kelley, 2000: 19) que Palmer sitúa a finales del siglo xix o comienzos 
del siglo xx (Ibid. 29). Esto se visibiliza asimismo en cómo los movimientos 
antirracistas en América del Norte y del Sur y África se influyeron (Rocha 2025: 
102). En este sentido, esa identidad no fue solo un producto de los procesos 
de esclavización y lucha contra ellos; también cristalizó con el surgimiento del 
proyecto panafricanista en el que se enraíza la propia Unión Africana. Por ello, 
que la UA haya reconocido la diáspora como la sexta región del continente se 
puede interpretar como un reconocimiento a estos orígenes y a la conciencia de 
que el pasado está vivo en el presente y encierra potencialidades configuradores 
del futuro, algo clave en el concepto de sankofa.

3.3. Asia

Como ocurre con el proceso de formación de una diáspora africana en 
Europa, también en Asia el origen de esta se remonta al mundo antiguo, aunque 
a fechas aún más lejanas. Zeleza (2010: 11) distingue en este caso cinco periodos 
principales de conformación de esta diáspora afro-asiática: las interacciones entre 
el Egipto faraónico y Asia occidental, junto con las antiguas conexiones etíopes 
con la Península Arábiga, ambas con conquistas y reconquistas; las interacciones 
de la época clásica bajo los imperios griego y romano; las interacciones de la época 
islámica; las interacciones de la época europea a partir de los siglos xv y xvi; y, 
finalmente, las interacciones contemporáneas desde la descolonización. 

La historia de esta diáspora africana en Asia sigue infraestudiada en 
comparación con la de la diáspora afroamericana surgida de la trata transatlántica. 
Sin embargo, es un reflejo de cómo los principales movimientos demográficos 
globales y las formaciones de diásporas han estado ligados históricamente 
al establecimiento y expansión, rupturas y realineamientos de los imperios 
(Zeleza, 2010). Asimismo, nos permite romper con la idea de un África marginal, 
desconectada del resto del mundo antes de la llegada de los europeos en tanto que 
las interacciones entre África y Asia anteceden el establecimiento de la hegemonía 
mundial europea en los siglos xvi y xvii. El Cuerno de África es especialmente 

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-111232

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

revelador en este sentido, como atestiguan restos arqueológicos encontrados en 
la región (González Ruibal et. al., 2021).

Según señala Zeleza, la presencia africana en Asia se ha articulado 
históricamente en torno a tres áreas principales: la península arábiga, la región 
del Golfo Pérsico, y el sur de Asia, principalmente Pakistán, India y Sri Lanka. 
Asimismo, aunque la trata esclavista a través del Sahara, del Mar Rojo y el Océano 
Índico fue un elemento central de los intercambios entre Asia y África, hasta el 
punto de que algunas estimaciones la equiparan en volumen a la trata transatlántica 
(Campbell, 2004: 4), los intercambios entre estos dos continentes no se produjeron 
solo de forma forzada, incluso después del siglo xv con el desarrollo de la trata 
en Índico (Campbell, 2004; Zeleza, 2010; Kooria, 2020).14 Jayasuriya y Pankhurst, 
señalan que a partir del siglo xiii algunas personas africanas «llegaron a la India 
como policías, comerciantes, burócratas, clérigos, guardaespaldas, concubinas, 
sirvientes, soldados y marineros» y que, en ciertas regiones, algunas de las 
personas esclavizadas pudieron salir de la esclavitud y ascender a posiciones de 
poder (Jayasuriya y Pankhurst, 2003).

Así, la presencia africana en la India y Pakistán se remonta al menos al siglo 
xiii, con la llegada de comerciantes, marineros, soldados y esclavos, que formaron 
la comunidad siddi o habshi (afro-india), y que llegó a tener un papel político clave 
en la región del Decán (Zeleza, 2010). En Irán los orígenes de las comunidades 
africanas se remontan a la época preislámica, aunque en el siglo xix, al igual que 
en la región de Golfo, su presencia aumentó como consecuencia del comercio de 
personas esclavizadas (Mirzai 2002, 2014; Hopper 2014). Sin embargo, la cuestión 
identitaria de la diáspora africana en Asia presenta variaciones; mientras que, por 
ejemplo, en India hay una creciente conciencia afro entre las comunidades siddi, 
la situación es diferente en Irán o en los países del Golfo, aunque no por ello se 
ha borrado la herencia africana (Péquignot 2020; Mirzai 2002, 2014; Hopper 2014).

La diáspora africana en Asia es en este sentido un reflejo de la agencia y 
presencia africana en el mundo y de los desafíos a los que se enfrenta el continente, 
así como de las relaciones de poder globales. El aumento de esa diáspora en las 
últimas décadas, con el flujo migratorio de hombres y mujeres africanos hacia los 
estados de Arabia, la creciente presencia africana en China o también hacia Japón 
y Turquía (Flahaux y De Hass, 2016) también refleja las dinámicas económicas y 
políticas en algunos países del continente, así como la expansión de sus relaciones 
exteriores con dichos países. 

Podemos señalar, por tanto, que la diáspora africana ha sido conformada por 
procesos históricos, algunos antiguos otros en curso, si bien especialmente desde 
la década de 1980 se ha producido una aceleración y diversificación espacial (más 
allá de los patrones coloniales) de la emigración de África a Europa, América, 
Asia y Oceanía, con una creciente migración de personas africanas en busca de 
trabajo, educación y oportunidades de negocio hacia otras economías de rápido 

14 Collins (2008) habla también de cifras en torno a los 12,5 millones de personas esclavizadas en este 
tráfico de personas, si bien subraya que se trata de un proceso mucho más largo en el tiempo, de 11 
siglos (desde el siglo ix hasta finales del xix). Rodrigo (2022), recoge sin embargo la estimación de 6 
millones de personas esclavizadas en el tráfico transahariano, del Mar Rojo y del Océano Índico.



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 33

crecimiento como Brasil, Argentina, o incluso Rusia (Flahaux y De Haas 2016). 
Si nos detenemos más específicamente en Oceanía, y en particular en Australia, 
la presencia africana se remonta al proyecto colonial británico (Harris, 1996: 11; 
Pybus 2025) si bien ha experimentado en las últimas décadas una tendencia al alza 
(Fozdar et al., 2022) que permite hablar de una diáspora africana. 

A la vista de cuanto ha quedado expuesto, el siguiente apartado plantea una 
reflexión en torno a lo que este panorama histórico puede indicarnos respecto a 
la historia de las relaciones internacionales y, en particular acerca de África en 
el mundo. Ello incluye una pertinente lectura crítica de las dinámicas de cambio 
y continuidad en la sociedad internacional actual que, en términos de sankofa, 
se traduce en una mirada sincrónica y diacrónica, comprensiva del pasado 
condensado en el presente para pensar y proyectar el futuro. 

4. LA DIÁSPORA AFRICANA EN LA HISTORIA GLOBAL

La diáspora africana es parte y reflejo de la historia global y de la conformación
y funcionamiento de la sociedad internacional hasta hoy. Articulamos aquí 
nuestra reflexión sobre dos ejes interrelacionados: primero, sobre cómo la 
diáspora africana nos permite pensar el lugar de África en el mundo; segundo, 
sobre cómo la diáspora africana nos permite pensar la sociedad internacional, su 
configuración histórica, su presente, y el cambio y la continuidad en la historia 
global. 

En primer lugar, cuando hablamos del lugar de África en el mundo, apelamos 
a la idea que William E. B. Du Bois planteó en su libro The World and Africa: An 
Inquiry into the Part which Africa Has Played in World History (1946) en el que hizo 
una contribución pionera sobre lo que África había aportado a la historia del 
mundo y su larga trayectoria de autogobierno, y cuestionó el orden internacional 
imperante, con un África colonizada por los imperios europeos, tras siglos de 
explotación esclavista. Du Bois en The World and Africa buscó desmontar la idea 
sobre la posibilidad de comprender el mundo sin hacer referencia a África. 

Du Bois no fue el único autor de su época en reflexionar sobre las dinámicas 
que han afectado al continente africano desde un prisma global, y las posibilidades 
de emancipación para los pueblos y la diáspora africana, pero sí fue pionero en 
plantear una reflexión que abarcara a África como continente en su conjunto en la 
historia del mundo. A través de su reflexión defendió una nueva interpretación de 
la historia humana, en la que tuvieran cabida tanto la lucha panafricanista frente 
a los imperios europeos como la lucha afroamericana por los derechos civiles y 
políticos, dos luchas estrechamente vinculadas en su pensamiento. En Africa in the 
world. Capitalism, Empire, Nation-State (2014) Frederick Cooper retomó la reflexión 
sobre África en relación con el mundo a través de tres ejes: el capitalismo, el 
imperialismo y el estado nación, para cuestionar las dicotomías con las que se 
suele presentar y pensar África y lo africano como antitético las creaciones de 
la modernidad occidental, pero también para comprender la especificidad de la 
historia de África en el marco de la historia global. 

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-111234

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

Si pensamos en la diáspora africana, sus procesos de conformación histórica 
hasta el momento presente, vemos un África conectada a los demás continentes 
desde la antigüedad. Esta presencia global de África a través de su diáspora nos 
permite, en línea con Du Bois y Cooper, cuestionar las miradas eurocéntricas sobre 
el modo de entender las relaciones internacionales y su historia en Occidente. 
Es una realidad desde la que cuestionar lo que John M. Hobson denomina la 
teoría eurocéntrica de tipo big bang, que retrata Europa como el epicentro de 
las relaciones internacionales fruto de unas capacidades innatas propias para 
impulsar el sistema de estados capitalista (Hobson, 2012: 186).

La presencia global de África a través de su diáspora no sólo nos muestra 
la brutalidad del extractivismo capitalista y el papel de quienes lo sufrieron en 
la generación de esa riqueza expoliada. También, paradójicamente, nos lleva a 
cuestionar los estereotipos en torno a esa realidad diaspórica y al propio continente, 
como puede ser la idea de que la diáspora comenzó fruto de migraciones siempre 
forzadas en contextos esclavistas. La larga trayectoria de la diáspora africana en 
Asia es un ejemplo de ello al evidenciar siglos de contactos que antecedieron la 
trata esclavista a través del Atlántico. Así, aunque hubo también trata esclavista en 
la que participaron africanos y no africanos —también europeos— como señalan 
Jayasuriya y Pankhurst (2003), la diáspora africana en el Índico tiene raíces muy 
antiguas y no es únicamente consecuencia de la trata de personas esclavizadas 
sino también del dinamismo de las sociedades africanas. 

En segundo lugar, la diáspora africana nos muestra un África históricamente 
conectada con el mundo, que ha contribuido a través de su agencia tanto a la 
configuración de las sociedades de las que forma parte como, a nivel global, del 
mundo y la sociedad internacional. Esto es particularmente visible al hablar de la 
diáspora africana en América, como apuntábamos anteriormente en relación con 
el desarrollo del capitalismo o con la revolución en Haití (1791-1804), que estuvo 
ligada y fue clave tanto en la lucha antiesclavista como en la anticolonial, así como 
en debates fundamentales en torno al liberalismo político. 

También fueron claves, ya en el siglo xx, la movilización y los vínculos de 
la comunidad afroamericana en Estados Unidos contra el colonialismo, que se 
materializaron, por ejemplo, en el apoyo a la lucha en Sudáfrica contra el régimen 
del apartheid, contribuyendo a transformar la política exterior estadounidense 
como a impulsar los derechos humanos a nivel global (Vinson, 2018). En el siglo 
xxi ha sido visible a través de movilizaciones internacionales como Black Lives 
Matter (Toasijé 2021), pero también en la movilización local a través de iniciativas 
culturales activistas, como ha ocurrido en Madrid con el centro cultural Espacio 
Afro, o en el trabajo académico impulsado y reclamado desde la diáspora. Más 
allá de las remesas y sus impactos materiales, las diversas movilizaciones de 
las diásporas africanas en contra del racismo estructural son encarnaciones del 
concepto de sankofa que se inscriben en un largo proyecto de transformación de 
los imaginarios y prácticas racistas que persisten aún en las sociedades de las que 
dichas diásporas son parte, y en la sociedad internacional.

La historia de la diáspora africana nos arroja una imagen del mundo 
profundamente marcada por lo que Du Bois denominó «la línea de color» (1900: 



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 35

125), es decir, la segregación racista del mundo. Esta demarcación se consolidó a 
partir de finales del siglo xv, momento de ruptura de las relaciones entre África 
y Europa. Una ruptura que, paradójicamente, no se produjo en términos de 
desconexión sino de desigualdad, de violencia y de explotación. A través de su 
agencia, y de la respuesta a esta realidad tanto en su cuestionamiento directo 
como a través de sus prácticas cotidianas, la diáspora africana de ayer y la de 
hoy han planteado nuevas formas de entender lo internacional. En la defensa 
antirracista y anticolonial de un mundo más diverso y plural, reivindican un 
horizonte internacional más democrático y dialógico.

La dimensión racista de las relaciones internacionales ha comenzado a ser 
estudiada de forma específica en los últimos años, aunque ha sido silenciada 
durante tiempo por los paradigmas prevalecientes en la teoría de Relaciones 
Internacionales (Henderson, 2013). El diálogo entre los estudios sobre la diáspora 
africana, la historia global y las Relaciones Internacionales es particularmente 
necesario para acabar con ese silenciamiento. En este sentido, como señala Amy 
Niang (2020), la focalización a la hora de pensar las relaciones internacionales 
en una serie de cuestiones concretas como la soberanía, la seguridad, el poder 
o el orden ha excluido de los análisis y la reflexión pensar lo internacional
desde la perspectiva del ser humano. Por ello, tampoco la diáspora africana y
su historia han sido un elemento central de las investigaciones en Relaciones
Internacionales.15 Sin embargo, a través de las figuras de la persona esclavizada y
de la persona migrante, Niang plantea una reflexión sobre las continuidades en la
sociedad internacional en su exclusión y marginación de determinadas personas
por procesos de racialización que conectan el pasado con el presente. Así, aún
sin entrar explícitamente dentro del ámbito de los estudios sobre la diáspora
africana, Niang problematiza a través de dos figuras clave en la configuración de
esta diáspora un aspecto central de las relaciones de poder globales, pero también
locales, como es el racismo y su prolongación hasta la actualidad. Su trabajo refleja
cómo se puede pensar internacionalmente a partir de actores no estatales y de las
redes que conforman.

La diáspora africana actual, en este sentido, pone de manifiesto las 
continuidades en las prácticas sociales, políticas y económicas marcadas por la 
colonialidad, es decir, «una estructura de poder invisible […] que se encuentra en 
el centro del actual mundo moderno euro-norteamericano-céntrico» organizada 
en torno a la noción socialmente construida de «raza» para jerarquizar y sustentar 
divisiones globales de poder (Ndlovu-Gatsheni 2015: 488). Sin embargo, esa 
invisibilidad a la que alude Sabelo J. Ndlovu-Gatsheni desaparece si uno de 
los prismas desde los que miramos el mundo, su historia y su presente, es el 
de la diáspora. Esta, a través de sus prácticas cotidianas, proyectos culturales y 
académicos, desestabiliza las políticas que sustentan esa «estructura de poder 
invisible» y con ello la tornan en una realidad tangible.  

15 En este sentido, podemos señalar que dentro del limitado interés por la diáspora en Relaciones 
Internacionales, sí se le ha prestado atención en su relación a tres problemáticas centrales de la 
disciplina: el desarrollo (vinculada a la economía internacional), la diplomacia (vinculada a la 
estatalidad y la soberanía), y la conflictividad (vinculada a la seguridad). 

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-111236

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

En los últimos años hemos visto varios ejemplos de esta realidad. En 2020, el 
movimiento Black Lives Matter al que ya nos hemos referido puso de manifiesto 
tras el asesinato de George Floyd (aunque el movimiento existiera desde antes) 
cómo la diáspora africana negra en Estados Unidos sigue confrontada a prácticas 
violentas y estructuras racistas de exclusión. También evidenció, por la expansión 
por el mundo del movimiento, cómo el racismo estructural es un problema global 
al que se enfrenta la diáspora africana en su conjunto (Toasijé, 2021). 

Esta realidad es visible también en las múltiples estrategias de control 
migratorio implementadas por los estados europeos y la Unión Europea. Como 
señala Lorenzo Gabrielli, la cuestión migratoria en el espacio euroafricano pone 
de manifiesto a la vez la complejidad de las relaciones de poder y cómo de 
ellas derivan relaciones de dependencia (Gabrielli, 2007: 167-169). La cuestión 
migratoria es en este sentido un reflejo del desequilibrio existente en las relaciones 
entre la UE y los estados africanos, y a pesar de la responsabilidad y agencia de 
los estados africanos en la gestión de los flujos migratorios, estos se producen 
en el marco de unas relaciones desiguales de poder instituidas históricamente. 
Fueron esas estructuras de poder las que también se vieron en 2022 en el trato 
desigual que recibieron los hombres y mujeres africanos que residían en Ucrania 
en el momento de la invasión rusa en sus intentos de huida del país, hasta el 
punto de que la UA emitió una «Declaración sobre los malos tratos a los africanos 
que intentan salir de Ucrania» (AU 2022). 

La historia y la agencia de la diáspora africana revelan las continuidades del 
racismo estructural en la sociedad internacional, pero también iluminan caminos 
de resistencia y transformación. En este sentido, la diáspora encarna el espíritu de 
sankofa: mirar al pasado para recordar y poner en práctica saberes y luchas que 
permitan construir un futuro más justo. Reconocer esta dimensión es clave para 
repensar las relaciones internacionales desde una perspectiva verdaderamente 
global e inclusiva.

5. CONCLUSIÓN

En cuanto subproducto de la movilidad humana, la realidad diaspórica ha 
existido desde los albores de la historia del ser humano y de su condición de 
«especie migratoria». De manera incesante, se ha nutrido de los procesos y flujos 
migratorios, asumidos ya sea como modus vivendi, como adaptación a los ciclos 
naturales o como función de colonización del espacio terrestre, y realizados bajo 
diversas formas (nomadismo, trashumancia, peregrinaje, éxodos y traslados 
forzosos, colonizaciones, etc.).

Con el advenimiento del Estado moderno y, más aún, de «la aldea global» 
teorizada, de forma pionera, por Marshall McLuhan, las investigaciones y 
debates académicos en torno a la relevancia económica, política y cultural de 
las diásporas han ido en aumento. Más allá del ámbito académico, en distintos 
ámbitos institucionales, también en el de las Naciones Unidas y la Unión Africana, 
se ha consolidado el reconocimiento de la diáspora y la dimensión histórica de 



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 37

las relaciones internacionales. Sin embargo, a pesar de este reconocimiento, las 
complejas dinámicas sociopolíticas y socioculturales de la sociedad internacional 
de ayer y de hoy requieren profundizar en la reflexión y teorización sobre la 
diáspora africana a escala global desde una perspectiva interdisciplinar, como 
hemos planteado en este artículo. 

La historia de la diáspora africana, del continente y de las relaciones 
internacionales se trenzan, del mismo modo en que el concepto de sankofa trenza 
pasado, presente y futuro. África es un continente central en la configuración 
del mundo actual, y ello se refleja en su diáspora, una evidencia de la historia 
global que ha configurado nuestro presente y que, a través de sus aspiraciones 
y proyectos políticos orienta también el futuro. Asimismo, la diáspora es una 
evidencia de cómo para pensar internacionalmente es preciso superar una visión 
profundamente marcada por el peso de Occidente en nuestra comprensión del 
mundo. Así, mirar a la diáspora africana nos permite reposicionar el lugar que 
ha ocupado África en la historia global, desplazar la mirada eurocéntrica a las 
relaciones internacionales, y pensar críticamente las estructuras de poder globales. 

Autores como Du Bois, Harris, Zeleza, Cooper o Niang, entre otros muchos, 
han apelado a través de sus investigaciones a la necesidad de repensar el lugar 
de África en el mundo, tanto en nuestra comprensión epistemológica como 
para comprometernos con el mundo que nos rodea. Niang, por ejemplo, ha 
apelado al concepto de ubuntu (2020: 349), según el cual la humanidad de una 
persona surge de sus conexiones con los demás, y ha reclamado y reivindicado 
una interdependencia humanista en, y frente a, un mundo en el que la realidad 
migratoria sigue articulada por una línea de color. También Cooper, al reconstruir 
los múltiples horizontes de posibilidad que han existido en el pasado en relación 
con el lugar de África en el mundo, subraya el carácter contingente de la historia, 
que el camino a nuestro presente no fue la única opción posible (2014: 101), y 
por tanto la existencia de múltiples posibilidades para el futuro. Tanto ese futuro 
con sus múltiples posibilidades, como nuestra interdependencia actual y su 
desigualdad persistente, se han de pensar y problematizar desde la historia y el 
lugar que África y su diáspora ocupan en ella, poniendo en práctica el concepto 
de sankofa. 

6. REFERENCIAS

Abu-Tarbush, José; Cabrera Abu, Nasara (2023): Explicando las diásporas 
políticas, Relaciones Internacionales, 54: 113–132. https://doi.org/10.15366/
relacionesinternacionales2023.54.006 

Adisa, Jinmi (2017): The African Union Perspective on the Diaspora, en Jack 
Mangala (ed.) Africa and its Global Diaspora. The Policy and Politics of Emigration, 
Springer, Cham: 39-57.

Akyeampong, Emmanuel (2000): Africans in the Diaspora: The Diaspora and 
Africa, African Affairs, vol. 99, nº 395: 183–215.

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-111238

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

AU – African Union (2003): Protocol on Amendments to the Constitutive Act 
of the African Union, 11 de julio, disponible en: https://au.int/en/treaties/
protocol-amendments-constitutive-act-african-union. 

AU – African Union (2019): List of countries which have signed, ratified/acceded 
to the protocol on the amendments to the constitutive act of the African 
Union, 16 de julio, disponible en: https://au.int/en/treaties/protocol-
amendments-constitutive-act-african-union.

AU – African Union (2022): Statement of the African Union on the reported ill 
treatment of Africans trying to leave Ukraine, Recuperado el 31 de julio de 
2024 de https://au.int/en/pressreleases/20220228/statement-ill-treatment-
africans-trying-leave-ukraine.

Butler, Kim D. (2010): Clio and the Griot: The African Diaspora in the Discipline 
of History, en Tejumola Olaniyan; James H. Sweet (eds.) The African Diaspora 
and the Disciplines, Indiana University Press, Bloomington: 31-52.

Cooper, Frederick (2014): Africa in the World. Capitalism, Empire, Nation State, 
Harvard University Press, Harvard.

Dos Santos Soares, Alfredo (2017): Migración y desarrollo: el rol de la diáspora a 
la luz de la Agenda 2063 de la Unión Africana, Migraciones Internacionales, nº 
130: 99-116.

Du Bois, William E. B. (1900): Address to the Nations of the World, en W.E.B. Du 
Bois Speaks, Speeches and Addresses. 1890-1919, Pathfinder Press, Nueva York: 
124-127.

Du Bois, William E. B. (1946): The World and Africa: An Inquiry into the Part which 
Africa Has Played in World History, International Publishers, Nueva York.

Flahaux, Marie-Laurence; De Haas, Hein (2016): African migration: trends, 
patterns, drivers, Comparative Migration Studies, vol. 4, nº 1, ps. 1-25, https://
doi.org/10.1186/s40878-015-0015-6. 

Fozdar, Farida; Prout Quicke, Sarah; y Mickler, David (2022): Are Africans in 
Australia a Diaspora?, Diaspora Studies, vol. 15, nº 1: 87-117. https://doi.
org/10.1163/09763457-20221002

Gabrielli, Lorenzo (2007): Les enjeux de la sécurisation de la question migratoire 
dans les relations de l’Union européenne avec l’Afrique. Un essai d’analyse, 
en Politique européenne, vol. 22, nº 2: 149 à 173, https://doi.org/10.3917/
poeu.022.0149.

García López, Yeison (2023): Madrid Negro, 4 de noviembre 2023, Conferencia 
en el Museo del Prado de Madrid, en el ciclo «Poetas en el Prado III: 
Abracadabra», disponible en: https://www.museodelprado.es/actualidad/
multimedia/madrid-negro/cb88d640-0ea2-0adb-7098-2bb427f50364. 

Gnammankou, Dieudonné (2005): African Diaspora in Europe, en Melvin Ember; 
Carel R. Ember; lan Skoggard (eds.) Encyclopedia of Diasporas. lmmigrant and 
Refugee Cultures Around the World. Volume 1. Overviwes and Topics, Springer, 
Nueva York: 15-24.

González Ruibal, Alfredo et. al. (2021): Asia in the Horn. The Indian Ocean trade 
in Somaliland, Archaeological Research in Asia, vol. 21: 2-28, https://doi.
org/10.1016/j.ara.2021.100289.



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 39

Gueye, Omar (2018): African History and Global History: Revisiting Paradigms, 
en Sven Beckert; Dominic Sachsenmaier (eds.) Global history, globally: research 
and practice around the world, Bloomsbury, London, pp. 83-107.

Harris, Joseph E. (1993): Introduction, Global dimensions of the African diaspora, 
Howard University Press, Washington D.C.: 3-8. 

Harris, Joseph E. (1996): The Dynamics of the Global African Diaspora, en 
Jalloh Alusine y Stephen E. Maizlish (eds.) The African Diaspora, Texas A&M 
University Press, Arlington: 7–21.

Henderson, Errol A. (2013): Hidden in plain sight: racism in international relations 
theory, Cambridge Review of International Affairs, vol. 26, nº 1: 71–92. https://
doi.org/10.1080/09557571.2012.710585.

Hobson, John M. (2012) The Eurocentric Conception of World Politics. Western 
International Theory, 1760-2010, Cambridge University Press, Cambridge.

Hopper, Matthew S. (2014): The African Presence in Eastern Arabia, en Lawrence 
G. Potter (ed.) The Persian Gulf in Modern Times People, Ports, and History,
Palgrave Macmillan: Nueva York: 327-350.

Inikori, Joseph E. (ed.) (1982): Forced Migration. The impact of the export slave trade on 
African societies, Africana Publishing Company, Nueva York.

Inikori, Joseph E. (1992): Africa in world history: the export slave trade from 
Africa and the emergence of the Atlantic economic order, en Bethwell A. 
Ogot, General History of Africa: Vol. 5 - Africa from the sixteenth to the eighteenth 
century, UNESCO y Heinemann, Oxford: 74-139.

IOM – International Organization for Migration (2019): International Migration 
Law. Glossary on Migration, IOM, Geneva. 

James, Cyril L. R. (1938): The Black Jacobins: Toussaint l’Ouverture and the San 
Domingo Revolution, Secker & Warburg, Londres.

Jayasuriya, Shihan de S.; Pankhurst, Richard (2003): The African diaspora in the 
Indian Ocean, Africa World Press, Asmara.

Kabunda Badi, Mbuyi (2019): África en la academia y el estudio de relaciones 
internacionales en España: una asignatura pendiente, Comillas Journal of 
International Relations, nº 16, 118–137, https://doi.org/10.14422/cir.i16.
y2019.009. 

Koinova, Maria (2010): Diasporas and international politics: Utilising the 
universalistic creed of liberalism for particularistic and nationalist purposes, 
en Rainer Bauböck y Thomas Faist (eds.) Diaspora and Transnationalism: 
Concepts, Theories and Methods, Amsterdam University Press, Amsterdam: 
149-166.

Kooria, Mahmood (2020): Eastern African doyens in South Asia: premodern 
Islamic intellectual interactions, South Asian History and Culture, vol. 11, nº 4: 
363–373. https://doi.org/10.1080/19472498.2020.1827593. 

Laó-Montes, Agustín (2007): Hilos descoloniales. Trans-localizando los espacios 
de la diáspora africana, Tabula Rasa, nº 7: 47-79.

Linebaugh, Peter; Rediker, Marcus (2022): La hidra de la revolución. Marineros, 
esclavos y comuneros en la historia oculta del Atlántico, Traficantes de Sueños, 
Madrid.

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-111240

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

Mirzai, Behnaz A. (2002): African presence in Iran: identity and its reconstruction, 
Outre-mers, tomo 89, n° 336-337: 229-246, https://doi.org/10.3406/
outre.2002.3991. 

Mirzai, Behnaz A. (2014): Identity Transformations of African Communities in 
Iran, en Lawrence G. Potter (ed.) The Persian Gulf in Modern Times People, 
Ports, and History, Palgrave Macmillan: Nueva York: 351-376.

Morgan, Alaina M. (2023): Historical Sankofa: On Understanding Antiblack 
Violence in the Present through the African Diasporic Past, Modern Intellectual 
History, vol. 20, nº 2: 582-591. https://doi.org/10.1017/S1479244322000105. 

Ndlovu-Gatsheni, Sabelo J. (2015): Decoloniality as the Future of Africa, History 
Compass, vol. 13, nº 10: 485–496. https://doi.org/10.1111/hic3.12264.  

Negash, Almaz (2021): La diáspora africana: Una fuerza positiva, en Organización 
Internacional para las Migraciones (OIM), El Futuro de las Diásporas, OIM, 
Ginebra: 37-40.

Niang, Amy (2020): The slave, the migrant and the ontological topographies of 
the international, International Relations, vol. 34, nº 3: 333-353. https://doi.
org/10.1177/0047117820946809.

OIM – Organización Internacional para las Migraciones (2013): Diáspora y 
desarrollo: tender puentes entre sociedades y Estados, OIM, Ginebra.

OIM – Organización Internacional para las Migraciones (2021): Reflexiones sobre 
el futuro de las diásporas, en El Futuro de las Diásporas, OIM, Ginebra: 45-50. 

Orozco, Manuel (2021): Reflexiones sobre el futuro de las diásporas, en 
Organización Internacional para las Migraciones (OIM), El Futuro de las 
Diásporas, OIM, Ginebra: 45-50.

Ortiz Flores, Leonardo Oliver; Guzmán Cáceres, Maricela (2020): Las políticas 
de combate a la discriminación étnica a través del currículum. Tensiones en 
torno a la nación en Brasil, Revista de Educación, nº 387: 189-210.

Otele, Olivette (2020): African Europeans. An untold history, Hurst, Londres. 
[Traducido al castellano en Los Libros de la Catarata, 2024]  

Palmer, Colin A. (2000): Defining and Studying the Modern African Diaspora, The 
Journal of Negro History, vol. 85, nº 1 y 2: 27–32. 

Patterson, Tiffany Ruby; Kelley, Robin D. G. (2000): Unfinished Migrations: 
Reflections on the African Diaspora and the Making of the Modern 
World, African Studies Review, vol. 43, nº 1, 2000: 11–45, https://doi.
org/10.2307/524719. 

Péquignot, Sofia (2020): From ‘Afro-Indians’ to ‘Afro-global’ networking: 
contemporary identification and unification processes among Siddis, South 
Asian History and Culture, vol. 11, nº 4: 449-464, https://doi.org/10.1080/194
72498.2020.1827599.

Pybus, Cassandra (2025) The African diaspora in Oceania (1700–1800), en Silva 
Santos, Vanicléia (ed.) General history of Africa, X: Africa and its diasporas, 
UNESCO, París: 333-345.

Rediker, Marcus (2007): The Slave Ship: A Human History, Viking Press, Nueva 
York. [Traducido al castellano en Capitán Swing, 2021]



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 41

Rocha, Elaine P. (2025): Becoming black. Brazil’s Long Search for Racial Identity, 
en Silva Santos, Vanicléia (ed.) General history of Africa, X: Africa and its 
diasporas, UNESCO, París: 101-121.

Rodrigo y Alharilla, Martín (2022): Presentación. El comercio de africanos 
esclavizados en el mundo hispánico (1789-1867), Ayer. Revista De Historia 
Contemporánea, vol. 128, nº 4: 13–20, https://doi.org/10.55509/ayer/1130. 

Shain, Yossi; Barth, Aharon (2003): Diasporas and international relations theory, 
International Organization, vol. 57, nº 3: 449-479.

Shepperson, George (1993): African Diaspora: Concept and Context, en Joseph 
E. Harris (ed.) Global dimensions of the African diaspora, Howard University
Press, Washington D.C.: 41-49.

Silva Santos, Vanicléia (ed.) (2025): General history of Africa, X: Africa and its 
diasporas, UNESCO, París.

Sow, Papa (2007): Diásporas africanas y mundialización: de la representación 
histórica a la toma de conciencia, en Iniesta, Ferrán (ed.) África en Diáspora. 
Movimientos de población y políticas estatales, CIDOB, Barcelona: 135-150.

Spicer, Joaneath (ed.) (2012): Revealing the African presence in Renaissance Europe, 
Walters Art Museum, Baltimore, disponible en: https://thewalters.org/wp-
content/uploads/revealing-the-african-presence-in-renaissance-europe.pdf. 

Tamir, Christine; Anderson, Monica (2022): One-in-Ten Black People Living in the 
U.S. Are Immigrants, Pew Research Center, Report 202.419.4372, 20 de enero, 
informe disponible en: https://www.pewresearch.org/?p=109385. 

Temple, Christel N. (2010): The Emergence of Sankofa Practice in the United States: 
A Modern History, Journal of Black Studies, vol. 41, nº 1, 127-150.

Toasijé, Antumi (2019): La historicidad de las comunidades africanas y africano-
descendientes denominadas negras en España, en José Manuel Maroto 
Blanco y Rosalía López Fernández, Migraciones y población africana en España. 
Historias, relatos y prácticas de resistencia, Universidad de Granada, Granada: 
105-126.

Toasijé, Antumi (2020): Los desafíos de las comunidades africanas y africano-
descendientes en España, en Itxaso Domínguez de Olazábal y Elsa Aimé 
González (coords.) Informe África 2020. Transformaciones, movilización y 
continuidad, Fundación Alternativas, Madrid: 49-61.

Toasijé, Antumi (2021): Black Lives Matter y el racismo estructural global, en Elsa 
Aimé González e Itxaso Domínguez de Olazábal (coords.) Informe África 2021. 
Desafíos conjuntos para África y Europa bajo la pandemia, Fundación Alternativas, 
Madrid: 37-49.

Toasijé, Antumi (2023): La historicidad de la España Afro, en Antumi Toasijé; 
Dario Ranocchiary; Elena Benito, Memoria negra. Retratos de figuras afro de la 
historia de España, Universidad de Granada, Granada: 19-27.

Vertovec, Steven (2005): The Political Importance of Diasporas, en Migration 
Information Source, disponible en: https://www.migrationpolicy.org/
article/political-importance-diasporas/ 

Vinson, Robert T. (2018): Up from Slavery and Down with Apartheid! African 
Americans and Black South Africans against the Global Color Line, 

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-111242

La diáspora africana como reflejo y sujeto transformador...

Journal of American Studies, vol. 52, nº 2: 297–329. https://www.jstor.org/
stable/26803587. 

Williams, Eric (1944): Capitalism and Slavery, University of North Carolina Press, 
Chapel Hill.

Zeleza, Paul Tiyambe (2010): African Diasporas: Toward a Global History, African 
Studies Review, vol. 53, nº 1: 1–19, http://www.jstor.org/stable/40863100. 



Vegueta, 26 (1), 2026, 19-43. eISSN: 2341-1112 43

Tabla 1. Ciudadanos Africanos en España por Nacionalidad, Sexo y Año, 2022.

Ambos 
sexos 2022

Hombres 
2022

Mujeres 
2022

Total 
2022 %

Hombres 
2022 %

Mujeres 
2022 %

ÁFRICA 1.217.706 728.528 489.178 100,00 59,83 40,17

Marruecos 883.243 496.190 387.053 72,53 56,18 43,82

Senegal 83.260 65.453 17.807 6,84 78,61 21,39

Argelia 63.964 40.551 23.413 5,25 63,40 36,60

Nigeria 36.367 20.387 15.980 2,99 56,06 43,94

Mali 31.792 27.149 4.643 2,61 85,40 14,60

Gambia 23.253 18.504 4.749 1,91 79,58 20,42

Ghana 20.672 14.642 6.030 1,70 70,83 29,17

Guinea 
Ecuatorial

12.291 4.691 7.600 1,01 38,17 61,83

Guinea 11.162 8.187 2.975 0,92 73,35 26,65

Mauritania 8.844 6.454 2.390 0,73 72,98 27,02

Camerún 6.186 3.915 2.271 0,51 63,29 36,71

Resto de África 6.144 3.458 2.686 0,50 56,28 43,72

Costa de Marfil 5.259 3.766 1.493 0,43 71,61 28,39

Guinea-Bissau 4.598 3.300 1.298 0,38 71,77 28,23

Egipto 4.421 2.924 1.497 0,36 66,14 33,86

Túnez 3.102 2.018 1.084 0,25 65,05 34,95

Cabo Verde 2.609 1.116 1.493 0,21 42,78 57,22

Sudáfrica 1.732 882 850 0,14 50,92 49,08

Angola 1.519 764 755 0,12 50,30 49,70

Burkina Faso 1.513 1.140 373 0,12 75,35 24,65

Kenia 1.426 352 1.074 0,12 24,68 75,32

Congo 1.270 732 538 0,10 57,64 42,36

RDC 818 500 318 0,07 61,12 38,88

Sierra Leona 693 517 176 0,06 74,60 25,40

Etiopía 552 247 305 0,05 44,75 55,25

Togo 454 287 167 0,04 63,22 36,78

Benin 337 231 106 0,03 68,55 31,45

Liberia 225 171 54 0,02 76,00 24,00

Fuente: Instituto Nacional de Estadística, datos consultados en marzo de 2023.

Elsa Aimé González y Alfredo Dos Santos Soares   




	1-VEG_2026_1_PORTADA
	2_VEG_2026_1_PORTADILLA_NUMERO
	3-VEG_2026_1_CREDITOS
	4-VEG_2026_1_SUMARIO_DEFINITIVO_IVAN
	VEG_2026_1_01z_PORTADILLA_DOSSIER
	VEG_2026_1_03 AIME GONZALEZ
	VEG_2026_1_Z_CONTRAPORTADA_FINAL



