


ISSN: 1133-598X
eISSN: 2341-1112

Vol. 26, Nº1

(2026)



 

  
Vol. 26  Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214 

ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112 
https://doi.org/10.51349/veg 

Periodicidad: Semestral 

 
 
Vegueta: Anuario de la Facultad de Geografía e Historia (ISSN: 1133-598X; eISSN: 2341-112) es una revista 
científica, editada por la Facultad de Geografía e Historia de la Universidad de Las Palmas de Gran Canaria 
(España). Se publica anualmente desde 1992 y es una revista interdisciplinar que acepta trabajos de 
investigación originales e inéditos en cualquiera de las lenguas habituales en el ámbito académico, sobre 
Historia, Geografía e Historia del Arte,  una vez superan un proceso de evaluación anónimo por expertos 
anónimos (sistema de doble ciego). La revista se divide en tres secciones: Dossier, Estudios y Reseñas. La 
sección Dossier está abierta a la publicación de temas monográficos, necesariamente interdisciplinares, 
coordinados y revisados por un especialista en la materia. La sección Estudios publica trabajos de investigación 
originales e inéditos enviados a la revista, una vez superan el proceso de evaluación anónimo por expertos 
externos. Finalmente, la sección Reseñas publica recensiones críticas de monografías significativas en el ámbito 
temático de la revista. 
Vegueta está indexada en Web of Science (Emerging Sources Citation Index), SCOPUS, European Reference 
Index for Humanities & Social Sciences (ERIH PLUS), REDIB, Google Scholar Metrics y Latindex, así como 
en directorios de revistas como Dialnet, DICE, RESH y MIAR. Vegueta es Q2 en Historia (SJR 2024) y Q3 en 
Geografía, Planificación y Desarrollo (SJR 2024). Además, posee una categoría B en la Clasificación Integrada 
de Revistas Científicas (CIRC) y ha renovado en 2025 el Sello de Calidad FECYT, junto con la Mención de 
Buenas Prácticas Editoriales en Igualdad de Género. 
 
Vegueta: Anuario de la Facultad de Geografía e Historia (ISSN: 1133-598X; eISSN: 2341-112) is a peer-
reviewed journal edited by the Faculty of Geography and History of the University of Las Palmas de Gran 
Canaria. Vegueta has been published yearly since 1992. The main objective of this journal is to contribute to 
knowledge dissemination amongst researchers in the fields of History, Geography and History of Art. Vegueta 
includes original and unpublished research papers within the area of Humanities. To be considered for 
publication, the contributions must be written in any of the main scientific languages and go through a “double-
blind” peer-reviewed process. The journal is divided into three sections: Monograph Section, Miscellanea and 
Reviews. The Monograph Section is open to monographic topics complying with the prerequisite of being 
interdisciplinary. This section is coordinated and reviewed by a research specialist in the field. The Miscellanea 
Section publishes original and previously unreleased contributions, after going through a “double-blind” peer-
reviewed process. Finally, the Reviews Section is open to works about relevant books dealing with the major 
topics of the journal. 
Vegueta is indexed in Web of Science (Emerging Sources Citation Index), SCOPUS, the European Reference 
Index for the Humanities & Social Sciences (ERIH PLUS), REDIB, Google Scholar Metrics, and Latindex, as 
well as in journal directories such as Dialnet, DICE, RESH, and MIAR. Vegueta is ranked Q2 in History (SJR 
2024) and Q3 in Geography, Planning and Development (SJR 2024). In addition, it holds a Category B rating 
in the Integrated Classification of Scientific Journals (CIRC) and renewed in 2025 the FECYT Seal of Quality, 
together with the Mention for Good Editorial Practices in Gender Equality. 
 

 

 

 
 

 

 
 

Correspondencia / Mailing Address: Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía e Historia, Universidad de 
Las Palmas de Gran Canaria, Facultad de Geografía e Historia, Pza. de la Constitución, s/n. E-35004 Las Palmas 
de Gran Canaria. España. Teléfono: (+34) 928458920. Correo: revistavegueta@ulpgc.es Web: 
http://revistavegueta.ulpgc.es/ojs. DOI: https://doi.org/10.51349/veg 



 

  
Vol. 26  Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214 

ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112 
https://doi.org/10.51349/veg 

Periodicidad: Semestral 

 
 

EQUIPO EDITORIAL / EDITORIAL BOARD 
 
 

Dirección / Editor in Chief 
Israel Campos Méndez (ULPGC, España) 
 
Secretaría / Deputy Editor in Chief 
María Luisa Monteiro Quintana (ULPGC, España) 
 
Consejo de Redacción / Editorial Board 
Juan Manuel Bello León (U. de La Laguna, España) 
Ricardo Del Molino Garcia (U. Externado, 
Colombia) 
Marta García Cabrera (ULPGC, España) 
María Gómez Martín (U. de Cádiz, España) 
Pablo Martínez Riquelme (U. de la Frontera, Chile) 
Dulce Pimentel, (U. Nova de Lisboa, Portugal) 
Carlos Píriz González (U. de Cádiz) 
Maria Antonietta Russo (U. de Palermo, Italia) 
Jonathan Alberto Santana Cabrera (ULPGC, España) 
Aaron Moisés Santana Cordero (U. de Salamanca, 
España) 
Olatz Villanueva Zubizarreta (U. de Valladolid, 
España) 
 
Consejo Asesor / Advisory Board 
Manuel Ramón González Herrera (U. Autónoma de 
Ciudad Juárez, México) 
Carmen Gaitán Salinas (Instituto de Historia del CSIC, 
España) 
María Esther Chávez Álvarez (U. de La Laguna, 
España)  
Elisa Guerra Doce (U. de Valladolid, España)  
Gabriele Archetti (U. Cattolica del Sacro Cuore 
Brescia, Italia)  
Claudio Azzara (U. degli Studi di Salerno, Italia)   
Elena Catalán Martínez (U. País Vasco, España)  
Luisa María Muñoz Abeledo (U. Santiago de 
Compostela, España)  
María Gabriela Huidobro (U. Andrés Bello, Chile)  
Renata Senna Garraffoni (U. Federal do Paraná, 
Brasil) 
Gloria Espigado Tocino (U. de Cádiz, España)   
Edgardo Garrido Pérez (Estación Científica de 
COIBA AIP, Panamá)  
Carlos Pereira da Silva (U. Nova de Lisboa, Portugal)  
María José López Pozo (Loyola University, EEUU) 

 Edición / Edition 
Facultad de Geografía e Historia de la Universidad de 
Las Palmas de Gran Canaria 
 
Colaboración / Collaboration 
Departamento de Ciencias Históricas (ULPGC) 
Departamento de Geografía (ULPGC) 
 
Diseño y Maquetación / Design & Layout 
Margullía – Cultura Digital 
 

 
 
© 2026 ULPGC. Los originales de los textos publicados en la revista Vegueta, edición impresa y electrónica, 
son propiedad de la Universidad de Las Palmas de Gran Canaria y se encuentra en acceso abierto, distribuidos 
bajo los términos de la licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (by-nc-sd) Spain 3.0, 
siendo necesario citar la procedencia en cualquier reproducción parcial o total del contenido. 

 
 



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

SUMARIO / SUMMARY

OBITUARIO / OBITUARY

JUAN MANUEL SANTANA PÉREZ. Alberto Anaya Hernández (1946-2025). Cautivo de la Historia /  Luis 
Alberto Anaya Hernández (1945-2025). Captive of History            9-11

DOSSIER: Estudios Africanos, Enfoques multidisciplinares desde las Humanidades y las Ciencias 
Sociales  /  African  Studies,  Multidisciplinary  Approaches  from  the  Humanities  and  Social 
Sciences

DANIEL CASTILLO HIDALGO: Introducción al dossier  Estudios Africanos. Enfoques multidisciplinares 
desde las humanidades y las ciencias sociales          15-18

ELSA AIMÉ GONZALEZ*, ALFREDO DOS SANTOS SOARES:  La  diáspora  africana  como reflejo  y  sujeto 
transformador  de  las  relaciones  internacionales,  a  partir  del  concepto  de  sankofa  /  The  African 
diaspora as a reflection and transformative subject of international relations, based on the concept 
of sankofa          19-43

ATTA BREDOUMOU ALBERT AMOAKON: La  Diáspora  ecuatoguineana  en  la  Comunidad  de  Madrid: 
Análisis de los movimientos migratorios y la situación actual / The Equatorial Guinean Diaspora in 
the Community of Madrid: Analysis of migratory movements and the current situation          45-67

SAIBA BAYO: Art, Memory, and Recollection in Ousmane Sembene’s Historiographic Film Emitaï 
(1971) / Arte, memoria y recuerdo en la película historiográfica Emitaï (1971) de Ousmane Sembene

         69-95
  
ÁNGELES JURADO QUINTANA: Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos: el caso de 
la desnudez pública en Costa de Marfil /  Women's strategies of dissidence in African contexts: the 
case of public nudity in Côte d'Ivoire        97-126

DAGAUH GWENNAEL GAUTIER KOMENAN: Realineamiento Geopolítico en el Sahel occidental: Causas y 
características  (2002-2025) /  Geopolitical  realignment  in  the  western  Sahel:  Causes  and 
characteristics (2002–2025)      127-152

JOSÉ MANUEL MAROTO BLANCO*, DJANDUÉ BI DROMBÉ: Sankofa:  de la  deconstrucción colonial  a  la 
reconstrucción sociocultural a través de las lenguas en Costa de Marfil  /  Sankofa: from colonial 
deconstruction to sociocultural reconstruction through languages in Ivory Coast      153-180

ORIOL PUIG CEPERO: A climate of migration in the Sahel: between mobility and immobility / Un clima 
de migración en el Sahel: entre la movilidad y la inmovilidad      181-202



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

ESTUDIOS / STUDIES

JOSE ANTONIO BARRA MARTÍNEZ*,  FRANCISCO JOSÉ MORALES YAGO,  MARÍA LUISA DE LÁZARO TORRES: 
Consecuencias  para  el  desarrollo  local  y  territorial  de  las  epidemias  de  Ébola  en  África /  
Consequences for Local and Territorial Development of the Ebola Epidemics in Africa      205-230

ADRIÁN CALONGE MIRANDA: Ejemplos de coroplastia  de culto doméstico procedentes del  complejo 
alfarero de Tritium Magallum (Tricio, La Rioja) /  Examples of domestic cult coroplasty from the 
Tritium Magallum pottery complex (Tricio, La Rioja)      231-253

ROQUE HIDALGO ÁLVAREZ*, CARMEN MORENTE MUÑOZ, JULIO PÉREZ SERRANO: Identificación de las clases 
propietarias de Granada mediante su cédula personal en 1926 /  Identification of the owning class 
through their personal ID card: case study of Granada in 1926       255-285

BELÉN GARCÍA MALAGÓN: Los planes de gestión como instrumentos de conservación patrimonial: el 
caso  de  la  ciudad  de  Ávila  y  su  implantación  /  Management  plans  as  heritage  conservation 
instruments. The Case of the City of Ávila and Its Implementation      287-315

ENRICO GIORDANO: El establecimiento del Movimiento Federalista Europeo en España. Un caso de 
estudio sobre  oposición antifranquista  y  representatividad política  y territorial  en Europa (1971-
1976)  /  The establishment of the European Federalist Movement in Spain. A case study of anti-
Franco opposition and political and territorial representation in Europe (1971-1976)     317-338

CAROLINA HENRIQUES PEREIRA: Espacios  de  «acogida»  de  refugiados  durante  la  Segunda  Guerra 
Mundial: los campos de internamiento franceses y españoles y las «residencias fijas» portuguesas / 
Refugee «reception» spaces during the Second World War: French and Spanish internment camps 
and Portuguese «fixed residences»                  339-357

ELISABETH MENOR NATAL:  Las inscripciones funerarias del yacimiento de la Mezquita «La Mezquita» 
(Cadalso de los Vidrios, Madrid) /  The funerary inscriptions of the «La Mezquita» Archaeological 
Site (Cadalso de los Vidrios, Madrid)      359-388

MARIANO MONGE SUÁREZ: Teratopolítica, monstruos y portentos: una perspectiva biohistórica, 1767-
1820 / Teratopolitics, monsters and portents: a biohistorical perspective, 1767-1820      389-414

JOSÉ LUIS MORENO-PEREZ: Estrategias  diplomáticas  y  sombras  de  inteligencia:  las  relaciones 
internacionales de las organizaciones estudiantiles españolas durante la Guerra Fría Cultural (1945-
1969) /  Diplomatic strategies and intelligence shadows: international relations of Spanish student 
organizations during the Cultural Cold War (1945-1969)      415-443

FRANCISCO MANUEL PASTOR GARRIGUES: No  habrá  guerra  del  Rif.  El  bloqueo  de  las  guarniciones 
españolas de Alhucemas y Vélez de la Gomera (1899-1900) / There will be no Rif war. The blockade 
of the Spanish garrisons of Alhucemas and Vélez de la Gomera (1899-1900)      445-472



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

DANIEL PÉREZ ESTÉVEZ: Cooperación  entre  museos  desde  un  enfoque  decolonial.  La  Sociedad 
Científica El Museo Canario y el Muséum national d’Histoire naturelle / Musée de l´Homme de 
París / Cooperation between museums from a decolonial perspective. The Scientific Society El Museo 
Canario and the Muséum national d’Histoire naturelle / Musée de l´Homme of Paris      473-504

JOSÉ LUIS PUYA LUCENA: «Si no es también tratando mal de palabra y obra». Rosa del Bechio Verme 
ante la Real Justicia y los negocios familiares / «But it is also by treatring badly of word and deed». 
Rosa del Bechio Verme before the Royal Justice and family businesses      505-518

JORGE RAMÓN ROS: El Pueblo y la amenaza del bloqueo urbano: los levantamientos valencianos contra 
el impuesto de consumos en 1887 / The people and the threat of urban blockade: the Valencian 
uprisings against consumption tax in 1887        519-543

ANTONIO SÁNCHEZ GONZÁLEZ: Imaginando el desaparecido Archivo del marquesado de Ayamonte 500 
años después / Imagining the now lost Archives of the Marquisate of Ayamonte 500 years afterwards

     545-583

RESEÑAS / REVIEWS 

FERNANDO BRUQUETAS DE CASTRO: Gerardo  Muñoz  Lorente,  Historia  del  Sahara  Español.  De  la 
colonización al abandono (1884-1976). Editorial Almuzara, Córdoba, 2024; 717 págs. ISBN 978-84-
10520-39-4      587-590

DANIEL CASTILLO HIDALGO: Jesús Mirás Araujo, Nuria. Rodríguez-Martín (eds.), Economic History of 
the European Energy Industry, Routledge Explorations in Economic History, Routledge, London, 
2025, 216 págs. ISBN: 978-1-032-55034-3   591-595

MARÍA CARRIÓN LONGARELA: Miguel Taín Guzmán y Patricia Fra López (eds.),  Georgiana Goddard 
King y The Way of Saint James (1920), Akal, Madrid, 2024, 444 págs. ISBN: 978-84-460-5549-5

     597-603

CATHERINE MUÑOZ: Mirella  Romero Recio,  (ed.),  Pompeii  in the Visual  and Performing Arts:  Its 
Reception  in  Spain  and  Latin  America.  (IMAGINES-Classical  Receptions  in  the  Visual  and 
Performing Arts). Bloomsbury Academic, London, 2023, 256 págs. ISBN 9781350277885   605-608

NAYRA PÉREZ HERNÁNDEZ:  Antonio  Becerra  Bolaños,  Más  allá  del  vuelva  usted  mañana.  La 
administración pública en la literatura española, S.  XVI-S. XIX (Florilegio).  ULPGC Ediciones. 
Colección Manuel Velázquez Cabrera, n.º 3, Las Palmas de G.C., 2023, 154 págs. ISBN 978-84-
9042-513-8.  Antonio  Becerra  Bolaños,  ¡Qué  administración  tendría  yo  si  me  dejaran!  La 
administración  pública  en  la  literatura  española  (1839-1939)  (Florilegio).  ULPGC  Ediciones. 
Colección Manuel Velázquez Cabrera, no 4, Las Palmas de G.C., 344 págs. ISBN 978-84-9042-555-
8      609-611



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

LEONOR ZOZAYA-MONTES: Rocío Postigo Ruiz,  Notariado público en Sevilla en la primera mitad del 
siglo XV. Ediciones Trea (col. Piedras angulares), Gijón, 2023, 236 págs. ISBN: 978-84-19823-16-8

     613-617

Estadísticas 2025 / Statistics 2025      619-620



Dossier

Estudios Africanos, Enfoques multidisciplinares desde las
Humanidades y las Ciencias Sociales

African Studies, Multidisciplinary Approaches from the
Humanities and Social Sciences



153
Copyright: © 2026 ULPGC. Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo los términos 
de la licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (by-nc-nd) Spain 3.0.

Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía e Historia
26 (1), 2026, 153-180

eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veg.2026.1.08

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural 
a través de las lenguas en Costa de Marfil 

Sankofa: From Colonial Deconstruction to Sociocultural Reconstruction through 
Languages in Ivory Coast

José Manuel Maroto Blanco∗

Universidad de Granada
https://orcid.org/0000-0002-5393-3969

 marotingo@gmail.com 

Bi Drombé Djandué
Université Félix Houphouët-Boigny

https://orcid.org/0000-0001-7143-8753
bathestyd@yahoo.fr 

Recibido: 08/07/2025; Revisado: 06/10/2025; Aceptado: 10/12/2025

Resumen

El artículo examina las políticas coloniales y poscoloniales en Costa de Marfil, destacando tanto la 
imposición del francés como parte del proyecto colonial de desculturación del sujeto africano, como 
las políticas poscoloniales que continuaron favoreciendo el francés como única lengua oficial. El 
trabajo subraya la normalización del denostado français ivoirien, el nacimiento del nouchi –una lengua 
híbrida propia del país- y la puesta en valor de las más de 60 lenguas nacionales africanas de Costa de 
Marfil, como elementos de reconstrucción sociocultural.

Palabras clave: Colonización lingüística, renacimiento africano, Costa de Marfil, decolonialidad, 
poscolonialismo.

Abstract

The article examines colonial and postcolonial language policies in Côte d’Ivoire, emphasizing 
both the imposition of French as a tool for the colonial deculturation of the African subject, and the 
postcolonial policies that perpetuated French as the sole official language. The study highlights the 
normalization of the stigmatized français ivoirien, the emergence of nouchi—a hybrid language native 
to the country—and the valorization of Côte d’Ivoire’s of the 60-odd national African languages as 
pivotal elements in the sociocultural reconstruction process.

Keywords: Linguistic colonization, African renaissance, Côte d’Ivoire, decoloniality, postcolonialism.

 
*Autor de correspondencia / Corresponding author.



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

154

1. INTRODUCCIÓN

El estudio del colonialismo europeo en África al sur del Sahara exige una 
comprensión amplia del proceso colonizador. Este proceso no solo implicó una 
relación de dominio estructural y económico por el cual una nación «piratea, 
viola y hambrea» a otra para obtener beneficios económicos (Fanon, 2018: 45), 
sino que también abarcó una aculturación extensiva. Esta aculturación se apoyó 
en la imposición de una jerarquía racial en la que el colonizador blanco –y todo 
lo que representa– apareció como «un modelo presupuesto de humanidad ideal» 
(Mignolo, 2007: 41), lo que incluyó una cosmovisión de su mundo y una manera 
de expresarlo. Esto, además, implicó la imposición de un relato sobre el propio 
proceso de colonización (Osterhammel y Jansen: 2019). Se trató, no solo de una 
interpretación benevolente del periodo histórico de la colonización, sino de 
interiorizar los discursos coloniales de jerarquización de las poblaciones nativas 
y el condicionamiento de la visión que esa sociedad tiene de sí misma a través de 
una serie de discursos que conforman la «biblioteca colonial» (Mudimbe, 1994). 
Esto dio lugar a una relación problemática entre la sociedad colonizada y la 
metrópoli que se caracterizó por diversas estrategias de resistencia y colaboración 
políticas y culturales. 

En 1893, Costa de Marfil fue declarada oficialmente colonia francesa. Durante 
casi 70 años de colonización, el sistema colonial se consolidó progresivamente 
desde la costa hacia el interior en el mal llamado proceso de pacification –pese a 
las numerosas operaciones militares que narra Gabriel Angoulvant (1916) o el 
carácter represivo que muestra Henry Charles-Lavauzelle (1904/2018)–. Uno de 
los principales objetivos de la colonización francesa fue implantar su cultura en la 
élite local, perpetuando ad vitam aeternam su dominación política e ideológica. La 
imposición de la lengua francesa fue crucial en este proceso, convirtiéndose en el 
vehículo de transmisión de una ideología que beneficiaba al proyecto colonizador. 
Ahora el negro «se aproximará más al verdadero hombre, cuanto más suya haga 
la lengua francesa» (Fanon, 1952/2009: 49).

Este proceso de colonialidad lingüística buscó tanto que los africanos 
participaran en el effort colonial (Boukari-Yabara y Deltombe, 2022: 74-75), como su 
«empobrecimiento existencial […], la negación de la palabra y, por consiguiente, 
la negación misma de la existencia del otro» (Ocampo, 2023: 270-271). En el 
contexto marfileño, en el que se cuenta con unas 60 lenguas divididas en cuatro 
grandes familias en las cuales destacan el agni-baoulé (grupo Kwa); mandigue/dioula 
(grupo Mandé); bété (grupo Krou) y senoufo (grupo Gur/voltaico) (N’Cho, 2018), 
la escuela colonial, desconectada de la realidad africana y concebida como un 
proyecto político de deformación del africano, más que como una acción positiva 
(Ki-Zerbo, 1990) tuvo un papel fundamental como aparato ideológico de Francia. 



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué 

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 155

Figura 1. Mapa de las cuatro grandes familias lingüísticas en Costa de Marfil. 
Disponible en https://goo.su/YqBEdVO

Tal fue el éxito colonial, que no solo se define Costa de Marfil, en tanto que 
neocolonia, como francoparlante (Thiong’o, 2015: 30), sino que hasta finales del 
siglo pasado los manuales escolares utilizados en el país contaban con el mismo 
programa que los de la metrópoli. Sin embargo, desde la década de los 80, las 
autoridades marfileñas emprendieron una política de adaptación de los libros 
de texto de todas las disciplinas escolares a las realidades endógenas, dentro 
de un vasto movimiento cultural de retorno a las fuentes en el que las lenguas 
nacionales han desempeñado un papel fundamental. Ello coincidiendo con el 
desarrollo de la lengua franca nacional, el nouchi, y la puesta en valor de otras 
culturas y lenguas que, por su carácter nativo marfileño y/o anticolonial están 
configurando un nuevo paisaje en el que las lenguas se sitúan como vehículos 
de reconstrucción social y cultural de la sociedad marfileña. De ahí que, para 
este trabajo, partamos del concepto filosófico de Sankofa que, procedente de la 
cultura akan, significa literalmente «vuelve» (san), «ve» (ko) y «coge» (fa). Visual y 
simbólicamente, el Sankofa es representado por un pájaro mítico que vuela hacia 
delante, con la cabeza vuelta hacia atrás y un huevo en el pico. 

Sankofa se interpreta aquí como un concepto de justicia restaurativa y 
transformadora, que implica, como deber moral y cívico, volver la mirada hacia el 
pasado para reconocer errores y daños cometidos, situando dicho reconocimiento 
en el centro de todo proceso de transformación (Kramen, 2023). Se trata de una 
práctica de recuperación que supone «una historia contada de nuevo desde 



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112156

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

los márgenes percibidos —que son en sí mismos centros—, y no una historia 
desplegada desde el supuesto centro, egocéntrica en sus presupuestos» (Temple, 
2010). En el caso marfileño, aunque el marco francófono y las herencias coloniales 
resultan innegables, se produce un «rizoma cultural» (Deleuze y Guattari, 2004 
[1980]) que busca romper con esta subordinación de origen colonial. Este rizoma 
lucha por un modelo cultural más horizontal, abierto a múltiples posibilidades 
y fundado en una concepción inclusiva de la cultura, donde la coexistencia y la 
pluralidad adquieren una importancia fundamental. En este sentido, Sankofa 
propone cuestionar las reglas lingüísticas de origen colonial, promoviendo un 
movimiento dinámico, relacional y en constante reconstrucción.

La idea fundamental de este trabajo es realizar un recorrido histórico poniendo 
en el centro del relato el poder de la lengua y los aparatos ideológicos en torno a 
las políticas lingüísticas. Por un lado, y siguiendo a Coseriu (1981), diferenciamos 
el concepto de lengua «histórica», como fundamental en la construcción de la 
identidad, para establecer redes de comunicación que constituyen al grupo que la 
emplea, con una función ligada al almacenamiento y transmisión de experiencias 
y que muestran la pertenencia al propio grupo; y el «habla» que, dentro de 
cada lengua, fija identidades excluyentes dentro de dicho grupo. Por otro lado, 
consideramos que los proyectos colonial y poscolonial en Costa de Marfil pusieron 
en el centro la cuestión lingüística, de la misma manera que las respuestas de la 
sociedad civil y algunos gobiernos ante la realidad hegemónica del francés ha 
variado a lo largo del tiempo. 

De esta manera, partimos de la siguiente hipótesis: ha existido un proceso 
que trató de destruir las culturas marfileñas a través de la imposición de la lengua 
francesa y de un marco de pensamiento racista y colonial, sobreviviendo más allá 
del periodo poscolonial. Sin embargo, la puesta en valor de la manera nativa de 
hablar el francés, de las variedades híbridas del francés y de las lenguas autóctonas, 
ha participado, y lo sigue haciendo, en un proceso de resignificación histórica, 
funcionando como expresiones culturales de resistencia y de reconstrucción del 
sujeto marfileño. Este fenómeno es fundamental para entender el pasado y el 
presente de Costa de Marfil. 

2. LA POLÍTICA COLONIAL EN CONTRA DE LAS LENGUAS-CULTURAS 
NATIVAS 

El decreto de junio de 1895 creó el gobierno general del África Occidental 
Francesa con Saint Louis de capital, y los posteriores decretos de 1902 y 1904 
reorganizaron el territorio, colocando a Dakar como capital de las posesiones 
francesas en África. Salvo los habitantes de cuatro comunas de Senegal (Dakar, 
Gorée, Rufisque y Saint-Louis) que tenían el derecho de elegir un diputado, un 
consejo general y consejeros municipales, –y que tras la Ley Blaise Diagne de 
1916 eran ciudadanos franceses– todos los indígenas eran «sujetos franceses» 
(sujets français), y como tales, no disponían de ningún derecho. Se regían por el 
régime o code de l’indigénat, un conjunto de textos que, sin respetar los principios 



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 157

generales del derecho francés, hacían del colonizado una persona sin derechos o 
con derechos parciales. Su existencia se relaciona con prácticas relacionadas con 
la injusticia y la humillación, permitiendo actos tan viles como el propio trabajo 
forzado e incluso autorizando sanciones colectivas. Una «monstruosidad jurídica» 
y pilar esencial de las políticas represivas (Merle, 2004: 139).

Costa de Marfil, cuyo nombre responde al abundante marfil que atestiguan 
los primeros comerciantes portugueses1 ya desde el siglo xv, se considera, pese 
a los contactos y acuerdos previos de funcionarios franceses durante el siglo xix, 
que es en 1893 cuando se erige como colonia francesa (Reader, 1998). Tal fue la 
importancia de la institución educativa que, seis años antes de esta fecha, en 1887, 
se abría la primera escuela en la localidad de Elima a petición del comerciante 
francés Arthur Verdier. A ella le seguirían otras escuelas en las localidades 
costeras de Grand-Lahou, Fresco y Sassandra, que no eran más que humildes 
construcciones (N’Guessan, 2008: 180). Ya en diciembre de 1897, el gobernador 
Louis Mouttet elaboró un programa de escuelas elementales en la colonia. De 
acuerdo a Sosso (1984: 46), las asignaturas estaban ligadas al aprendizaje de 
moral y civismo, la escritura y la lengua francesa, el cálculo y el sistema métrico, 
la historia y la geografía y ciertas nociones de agricultura, trabajo manual, etc., en 
30 horas por semana y que no tenía más objetivo que formar futuros cuadros de 
la administración que estuviesen al servicio de Francia, con nociones en francés 
y matemáticas y cierto sentido de identidad y reconocimiento con el colonizador.

El papel de la escuela formaba parte de la respuesta a una pregunta: ¿cómo 
administrar y explotar los territorios de manera sostenible? Se va optando, por un 
lado, por un modelo ligeramente más indirecto que descargue a la metrópoli de 
responsabilidades haciendo que el colonizado ayude al effort colonial. Los intereses 
franceses giraban en torno a la consolidación y aumento del poder colonial que 
permitiera una explotación económica del territorio. Para ello, la lengua francesa 
jugó un papel fundamental. Si bien, de acuerdo a Maurice Delafosse (1904: 123), 
en Costa de Marfil había un total de 60 lenguas, estas se concebían al margen del 
mundo moderno y como signo de «gran debilidad del espíritu y consideradas 
ineptas para la enseñanza y la expresión de la economía moderna». Imbuido en 
el pensamiento racista de autores influyentes como Arthur Gobineau (1853), que 
establecía una correspondencia entre la jerarquía de las razas y sus respectivas 
lenguas, las conquistas coloniales de Francia en África y Asia reforzaban la idea 
de la superioridad del francés sobre otras lenguas (Boutin y N’Guessan, 2013: 123), 

1 En 1469, El navegante portugués, nacido en Lagos, Soeiro da Costa, desembarcó en lo que hoy 
es Grand-Bassam, probablemente siendo el primer europeo en llegar a lo que hoy conocemos como 
Costa de Marfil. De hecho, los portugueses bautizaron la zona como Costa do Marfim debido a la 
abundancia de marfil, muy preciado en Europa y Asia. Posteriormente, los portugueses fundaron 
lugares como Santo André (hoy Sassandra) y São Pedro (hoy San-Pédro). Y si bien no establecieron 
colonias permanentes el idioma portugués ha dejado numerosos préstamos léxicas en lenguas como 
el agni o el dida (hablado en zonas del occidente y centro de la parte meridional de Costa de Marfil). A 
los préstamos léxicos, comunes en ámbitos como la religión, la gastronomía o actividades económicas 
como la metalurgia, hay que añadir numerosos topónimos en la zona costera occidental como Angré 
(angra, traducido al español como ensenada o bahía pequeña), Fresco (fresco) o los ya mencionados 
San-Pédro y Sassandra (Koffi, 2010).



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

y el discurso colonial hablaba de África y sus poblaciones en clave de salvajismo 
e incultura, con una imagen peyorativa de sus lenguas, ágrafas e incapaces de 
reflejar conceptos modernos (Aboa Abia, 2008: 164).

Además de la clasificación de Delafosse (1903) que fijó en grandes familias 
lingüísticas a los pueblos marfileños, se llevaron a cabo representaciones –una 
suerte de politique des races– según la actitud de las determinadas etnias para 
con el poder colonial. Así, en un inicio, el sudoeste, zona rica en café, cacao, 
madera o aceite de palma, contaría con poblaciones «primitivas» debido a su 
rechazo a la penetración capitalista e imperial, frente a unos norteños, atraídos 
por el poder colonial para poner en cultivo las tierras más ricas de la mitad sur 
del país y para el desarrollo urbano del Sur (creando los dioulabougou o barrios 
de norteños, en donde se hablaba el dioula), puestos en valor por Francia como 
«buenos musulmanes» o «buenos salvajes» y considerados por los sureños como 
«alógenos».

Figura 2. Mapa de 1944 de Costa de Marfil. Una parte de Alto Volta (actual Burkina Faso) 
formaba parte del mismo ente administrativo que Costa de Marfil. 

Disponible en https://goo.su/7pGNqcF 

158



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112

Los bété aparecieron como la representación por excelencia de todo lo negativo 
de la sociedad colonial (Dozon, 1985); los krou, al sudoeste, como sociedades 
anárquicas que necesitaban de la tutela de otros grupos mientras que los agni y 
las poblaciones laguneras comenzaron a ser aliados de Francia y sus primeros 
interlocutores (grupo akan). Los baoulé (grupo akan), pese a sus resistencias 
iniciales, acabaron colaborando con el poder colonial y sus tierras pasaron a 
estar en el centro de gravedad de la economía de plantación y se conformó una 
representación ligada a su organización centralizada y sus capacidades para 
gobernar sobre otros grupos y hacerlo bien, lo que se tradujo en un ascenso social 
de sus élites en el periodo previo a la independencia (Banegas, 2007). 

Dentro de estas representaciones de inferioridad, funcionarios coloniales 
como el teniente H. Paulhiac (1905: 407) no dudarían en afirmar, no solo que la 
lengua francesa es el medio más seguro para hacer penetrar el «progreso» en las 
colonias, sino que en ella «residirá nuestra fuerza, así como será, más tarde, la 
base de nuestra influencia indestructible en los países que habremos moldeado 
a nuestra imagen». O como aseguraba el que fuera director de la École Coloniale 
conocida como «la Colo», Georges Hardy (1917), al colonizado había que educarlo 
desde la infancia para que «su mente se forme según nuestras intenciones» (Citado 
en Boutin, 2002: 29), imponiendo en la «enseñanza una preparación para los modos 
de existencia que nos parecen deseables para los indígenas» (Hardy, 1917: 350). 
Otro argumento lo presentaba en 1923 Albert Sarraut, ministro de Colonias quien 
hablará del problema de que las élites acaben educándose en países extranjeros 
y volvieran como propagandistas. Él mismo afirmaría que estos futuros Estados 
permanecerían penetrados por «la lengua, la tradición, las lecciones, el recuerdo y 
el alma misma de Francia» (citado en Boukari-Yabara y Deltombe, 2022: 76).

Según el profesor Bernard Mouralis (1984), la enseñanza en las posesiones 
francesas de África podría dividirse en tres etapas. Una primera cuyo inicio 
podemos remontarlo a 1855, cuando el gobernador Louis Faidherbe funda la 
École des Otages, destinada a los hijos de personalidades nativas en Senegal hasta 
1903, y en el que una característica es el peso de los misioneros en la gestión de 
la educación. Hasta ese momento, el poder colonial se centraría en un número 
muy reducido de personas. En la segunda etapa, entre 1903 y 1944, las políticas se 
vuelven más precisas y coherentes en un contexto de expansión, centralización y 
explotación más intensa del continente. Ante la necesidad de agrandar el aparato 
administrativo, se necesitó la formación de indígenas para formar cuadros 
subalternos, entre el colonizador y el resto de población africana. La última etapa, 
tras la ii Guerra Mundial y la independencia, se caracterizará por una expansión 
de escuelas, alumnado y refuerzo del francés como lengua vehicular.

Será sobre todo en el medio escolar y el mundo laboral donde el francés se 
difundirá, primero en el sur, y luego por el resto del país. El francés era hablado 
por los indigènes en los lugares de trabajo, el ejército y la escuela. Los petits colons 
o les petits blancs, intermediarios franceses que estaban en contacto más directo 
con los africanos, empezaron a desarrollar una variedad de francés rudimentario 
al que se llamó petit-nègre, que para el pensamiento racista y colonial de la época 
estaba adaptado a la mentalidad de los negros. La propia expresión parler petit 

159



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112160

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

nègre ya apareció en el diccionario Robert de la Langue Française de 1877 como 
un francés rudimentario hablado por los habitantes de las colonias (Ugarte, 2012) 
y, dentro de los debates sobre el peligro de la degradación del francés en boca de 
africanos y afrodescendientes –de acuerdo a personalidades como el positivista 
Georges Deherme (1908), el francés no era accesible al negro–, ya era objeto de 
ridiculización y estigmatización en las posesiones francesas en el Caribe, en 
donde llegaron a tener prohibido hablarlo y, cuando lo hablaban, era considerado 
una muestra de inferioridad intelectual (Riesz,  2007: 165).

Esto irá en línea de lo afirmado por Delafosse (1904: 263-264), que «hay que 
emplear solo las formas más simples de las palabras, pero, sobre todo, hay que 
usar solo las palabras que los negros puedan entender», siendo esta la época 
en la que en Costa de Marfil datan las primeras formas vehiculares del francés, 
(petit nègre, francés colonial o petit français). Esta supuesta inferioridad del negro 
y su plasmación en la educación lingüística colonial se refleja en la afirmación de 
Hardy (1917: 193-194):

En composición francesa, exigimos, ante todo, frases cortas, exactas, precisiones 
justas, y luchamos ferozmente contra el abuso de las imágenes, el lenguaje oscuro, la 
grandilocuencia y las palabras que no significan nada.

Debido a la tardía colonización de Costa de Marfil, desde 1900 hasta 1944, el 
aprendizaje del francés era aún rudimentario y ligado a la economía de explotación 
económica. De acuerdo con N’Guessan (2008), existían tres niveles de escuelas. En 
primer lugar, se contaba con las écoles de village, en el que lo teórico estaba excluido 
y su función era formar auxiliares subalternos. Eran dirigidas por educadores 
negros que ya sabían nociones mínimas de la lengua francesa y enseñaban «a los 
niños los primeros rudimentos de la lengua francesa» (Ganiage, 1968: 319). En 
segundo lugar, se contaba con las écoles regionales. En ellas se iniciaba al alumnado 
en determinados campos como agricultura, albañilería, costura, etc. Por último, 
estaban las écoles urbaines. Con el mismo programa que en la metrópoli, desde 
1908 estaban abiertas para los hijos de los jefes, funcionarios y empleados del 
comercio. La primera «escuela urbana» se construyó en Grand Bassam, primera 
capital de la colonia, seguida de las de Bingerville y Abidjan (N’Guessan, 2008). 

Y pese a que en 1910 Costa de Marfil solo contaba con 30 escuelas frente a las 
260 que había en ese periodo en la vecina colonia británica de Gold Coast (Aboa, 
2008), o que en 1914 las estadísticas oficiales hablaban de solo 20.000 alumnos 
en todo el conjunto del AOF (Ganiage, 1968: 320), aprender francés era ya sin 
duda un capital poderoso para las poblaciones locales. A través de este proceso de 
colonización lingüística, el francés se convertiría en una suerte de néo-valeur frente 
a las lenguas africanas que pasarían a ser una especie de non-valeur (Alexandre, 
1971). Esto provocará que «muchos indígenas se felicitan de entrar directamente 
en contacto con la administración colonial, sin la ayuda de intérpretes dudosos» 
y consideren una «humillación» un sistema de aprendizaje exclusivo en lengua 
local. Además, la imposición del francés hará que los idiomas locales sean 
considerados patois (expresión peyorativa que significa «hablar con las manos») 



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 161

(Hardy, 1937: 437). Tal y como afirmaba Kourouma en Esperando el voto de las 
fieras, «un pupitre en el aula de la escuela rural: era el honor supremo que podía 
ofrecerse a un negrito de la época colonial» (1998: 113).

Ello iba a ser definitorio de una nueva classe de collaborateurs que, por interés, 
utilizarían la lengua del colonizador. Al ser los colonos poco numerosos, el 
gobernador decidió apoyarse en ciertos jefes locales, convirtiéndolos en auxiliares 
de la colonización. Surgirían también los intérpretes coloniales como nueva élite 
definida por su dominio del francés. Esto dará acceso al «mundo moderno» 
edificando nuevas barreras sociales alejadas de las tradiciones africanas. Estos, 
capacitados en francés y lenguas nativas, así como en escritura para redactar actas 
diplomáticas y enviar correspondencia, harán de enlace con los jefes tradicionales. 
Su «fidelidad» y «devoción» al colonizador era recompensada (Chailley, 1953: 19-
20). Por otro lado, los comerciantes empezarán a usarla para tratar con el poder, 
estar cerca de él o incluso por representarlo (Calvet, 1974). Otras figuras fueron 
las de los boys (desde el servicio doméstico hasta tareas de apoyo administrativas), 
los plantons (tareas administrativas) o los propios soldados africanos que, desde 
1857 con la creación de la figura de los tirailleurs sénégalais, eran empleados por 
Francia en las diferentes contiendas –famosos fueron por su papel en la i y ii 
Guerra Mundial– y que, pese a que Faidherbe consideró una de las ventajas de 
estos soldados era que «apenas aprecian el peligro y tienen el sistema nervioso 
muy poco desarrollado» (Boukari-Yabara y Deltombe, 2022: 71), fueron empleados 
como profesores por sus conocimientos –generalmente no muy buenos– de la 
lengua francesa. Los mejor «asimilados» acabaron gozando del título de évolués, 
prueba de la supuesta misión civilizadora de Francia. Sin duda, la penetración del 
francés comenzó por el sur, a hijos de personas nativas influyentes, tuvo más éxito 
en los incipientes núcleos urbanos que crecieron al albor de la acción colonial 
pero también alcanzaron zonas rurales, respondiendo siempre a esa estrategia de 
dominación francesa. 

De hecho, el propio George Hardy asegurará en La politique coloniale et le 
partage de la terre aux xixe et xxe siècles (1937: 389-393) que la educación del indígena, 
guiada por el poder colonial, era «una obra en todos los aspectos indispensable» 
para el progreso general de las sociétés-pupilles (sociedades tuteladas), su 
adaptación a las exigencias de la acción colonizadora y su «mejora de su estilo 
de vida», expresión de moda para justificar las supuestas bondades de la acción 
colonizadora. Defendió una educación diferenciada a las élites –que deben 
adaptarse a la nueva situación colonial en las que sean «capaces de secundar la 
autoridad colonial»– y la de unas masas que deben aprender nociones simples, 
«comprender las intenciones de la potencia colonizadora y proporcionarles los 
medios para mejorar su existencia». Para él, a finales de los años 30, enseñar la 
lengua francesa iba de la mano de «organizar una colaboración inteligente»; 
establecerá una relación entre la expansión de la lengua francesa y la influencia 
moral de Francia en África, superando unas lenguas africanas que «no pueden 
comunicar más que las ideas del entorno original; les resulta difícil convertirse en 
instrumentos de progreso».

Pese al aprendizaje del francés, los marfileños no pudieron tener derecho a 



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112162

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

crear asociaciones hasta el 20 de marzo de 1937, cuando a través de dos decretos 
promulgados por el Front Populaire se autorizó. Nacerían asociaciones como la 
Association de Défense des intérêts des Autochtones de la Côte d’Ivoire (ADIACI) o, en 
1939, la Union fraternelle des originaires de Côte d’Ivoire (UFOCI). Pese a que algunas de 
ellas eran de base étnica, reflejo de un mundo «indígena» modernizado, acabaron 
funcionando como espacios de reivindicación nacionalista –dentro de los límites 
coloniales– e importantes en el proceso de toma de conciencia y de emancipación 
de los marfileños. Una de sus primeras demandas será que los Côte d’Ivoiriens, 
como se les llamaba en la época, ocuparan los puestos de la administración frente 
a los senegaleses o dahometanos (benineses), que representaban más de un tercio. 
Se considerará el nacimiento de las primeras violencias xenófobas contra los 
benineses en 1958 (Dea y Fousseny, 2022).

El 5 de enero de 1939, una circular permitía, pese al interés en consolidar el 
francés en las colonias, el uso de lenguas africanas en casos puntuales que tuvieran 
utilidad, pero fue una experiencia muy corta y la multiplicidad de idiomas fue 
utilizado como argumento para reforzar el francés (N’Guessan, 2008: 181). Desde 
el 30 de enero hasta el 8 de febrero de 1945, en las postrimerías de la II Guerra 
Mundial y en un clima de crítica al imperialismo francés por parte de Estados 
Unidos y la URSS, tuvo lugar la Conferencia de Brazzaville, celebrada en dicha 
ciudad, capital del África Ecuatorial Francesa y organizada por el Comité Français 
de la Libération National (CFLN). Con el objetivo de determinar el rol que tendría el 
Imperio Colonial Francés, y dentro de la lógica de promocionar un colonialismo 
más moderno y eficaz (Gamble, 2010). Una renovación que no pasaba en ningún 
caso por la descolonización tal y como expresó el senador asimilacionista antillano 
Raphaël Saller en aquella Conferencia, en la misma línea que De Gaulle que 
concebía el lazo entre África y Francia como «definitivo»:

 
«Los fines de la obra de civilización realizada por Francia en sus colonias descartan 
toda idea de autonomía, toda posibilidad de evolución fuera del bloque francés del 
Imperio; la eventual constitución, incluso remota, de autogobierno en las colonias 
debe ser descartada» (Sengat-Kuo, 1956: 90).

La apuesta por la ideología de la misión civilizadora, que implicaba por parte 
francesa un supuesto acompañamiento a los africanos hacia una «civilización 
superior», llevaba aparejado consolidar y potenciar la lengua francesa (Dresch, 
1946). Así, en el discurso de clausura de la Conferencia de Brazzaville, el Comisario 
de las Colonias, René Pleven (1944: 129), lo expresaba de esta manera: 

Por otra parte, al tomar una posición muy firme para que el francés sea, en los 
territorios coloniales franceses de África, la única lengua pedagógica autorizada, 
la Conferencia subrayó que nuestra lengua debía convertirse para los africanos 
franceses, cuyos idiomas hablados son dispares, en la lengua vehicular común a 
todas las partes de nuestra África y en la vía de acceso a la cultura moderna […] 
(ligada también a) «crear así un entorno lo más amplio posible para el reclutamiento 
de una élite. 



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 163

El 22 de agosto de 1945, tras la contienda mundial, en las escuelas aparecerá 
la frase défense de parler les dialectes dans l’enceinte de l’école réservée au français 
(Prohibido hablar dialectos dentro del recinto escolar, reservado para el francés) 
y nacerá le symbole (el símbolo), un trozo de madera, una caja de sardinas vacía, 
un cráneo de animal, etc., atado al cuello que se aplicaba como castigo para quien 
se expresara en su idioma autóctono: un castigo para quien hablara en su lengua 
en detrimento del francés. Se convirtió en una pesadilla para el escolar africano, 
que podía ser denunciado incluso por otro compañero de clase (N’Guessan, 2008: 
184). El autor marfileño Bernard Dadié hablará de cómo favorecía un aprendizaje 
del francés sin razonamiento, por miedo, de memoria y de manera obligada. 

¡Es una pesadilla! Impide reír, vivir en la escuela, porque siempre se piensa en él. 
Uno solo busca y vigila al portador del símbolo. ¿Dónde está? ¿No está con aquel? 
¿Con ese otro? El símbolo parece estar bajo el taparrabos, en el bolsillo de cada 
alumno. Se miran con ojos sospechosos. ¡El símbolo ha envenenado el entorno, ha 
viciado el aire, ha helado los corazones! […] Debido a este símbolo, para los alumnos 
era un gran placer alejarse de la escuela tan pronto como se anunciaba la salida 
(Dadié, 2003/1956: 114-116).

Tan solo unos meses más tarde, entre el 18 y 21 de octubre de 1946, tendrá lugar 
el Congreso de Bamako, uno de los hitos en la evolución política de las colonias 
francesas en África. En este caso, la participación fue africana y el objetivo fue 
la fundación del Rassemblement Démocratique Africain (RDA) como organización 
que aspiraba a reunir a los partidos anticolonialistas. Fue precisamente el 
marfileño Félix Houphouët-Boigny el presidente de esta federación. Debido a 
su carácter interterritorial dentro del espacio francófono, el francés fue la lengua 
de comunicación empleada y nunca se planteó el uso de otra, africana, para las 
comunicaciones o como proyecto de reivindicación inmediata. Las cuestiones 
políticas monopolizaron sus demandas. El mayor elemento cultural lo marca la 
elección de Bamako, cuna del imperio de Sundiata Keita y que rompía con la 
Dakar «europea» que monopolizaba el poder colonial francés en África. Con el 
paso de los años, el RDA acabó alineándose con los intereses franceses y muchos 
de los afiliados acabaron abandonando la federación (Kipré, 2004).

Aun así, las tasas de escolarización siguieron siendo muy bajas, si bien es 
cierto que, de acuerdo con Louis Papy (1954), la evolución irá en aumento durante 
los próximos años, antes de la independencia. Por ejemplo, de 1951 a 1954, la tasa 
de escolarización pasaría del 7 al 15%, mostrando que la extensión de la escuela 
fue de la mano de la consolidación colonial. 

3. EL ESTATUS PRIVILEGIADO DEL FRANCÉS TRAS LAS 
INDEPENDENCIAS

 
El 7 de agosto de 1960, Félix Houphouët-Boigny declaró la independencia 

de Costa de Marfil con una lectura en la que, dirigiéndose a sus compatriotas, 
manifestaba: 



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112164

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

Has luchado, pero no inútilmente, pues hoy conoces tu victoria.
La necesidad de dignidad que llevabas en ti, por fin está satisfecha.
Eres libre, y, con orgullo, entras en la gran familia de las naciones. […]
En virtud de los derechos innegables que tiene todo pueblo de disponer de sí 
mismo, en este bendito día del 7 de agosto de 1960, proclamo solemnemente la 
independencia de Costa de Marfil.
¡Viva Costa de Marfil!

Sin embargo, el francés, lejos de cumplir un rol secundario frente a las lenguas 
nativas, se va a elevar al rango de lengua oficial. La I Constitución de Costa de 
Marfil consagrará una bandera (de tres bandas verticales como la francesa), un 
himno (L’Abidjanaise, inspirada en La Marselleise) y, en su primer artículo (1960, 
3 de noviembre), asegurará que «la lengua oficial es el francés». Sin ninguna 
mención a las lenguas nacionales –pese a que en ciertos medios de comunicación 
y en determinados espacios como un juicio, la gente que no sabía hablar francés 
podía expresarse en su lengua (Aboa Abia, 2008a) –, se consagrará la dominación 
legal de la lengua francesa en todas las esferas de la vida institucional. Con respecto 
a las lenguas nacionales, se llevó a cabo, en palabras de Zakaria Yago (2014), una 
politique linguistique par défaut (política lingüística por defecto), es decir, no aplicar 
una política activa de defensa de las lenguas nativas. 

Fueron varios los motivos por los que se defendió el uso exclusivo del francés 
como lengua oficial. En primer lugar, para las élites marfileñas, la lengua de 
Molière se consideraba de vital importancia para las relaciones internacionales. Ya 
Houphouët-Boigny, cinco años antes de la independencia, apostó por la creación 
de una comunidad franco-africana en igualdad con Francia. Además, como señaló 
Duponchel (1974), se consideró fundamental para establecer relaciones con los 
países de la zona en un momento en el que la ideología panafricana tenía mucho 
peso. Y es que, pese a que Houphouët-Boigny fue un defensor de la balcanización 
de África, tal y como denunció el presidente de la vecina Ghana, Kwame 
Nkrumah (1963/2010), desde Costa de Marfil se aspiró a liderar el «desarrollo» 
en África y poder seguir aprovechándose de la mano de obra de otros países 
vecinos. Se defenderá utilizar «este vehículo universal [...] para abrirnos a todas 
las civilizaciones, partiendo obviamente de nuestra ‘esencia marfileña’» desde esa 
visión utilitarista (Fraternité-Matin, febrero de 1971. Citado en Turcotte, 1981: 66).

En segundo lugar, se consideró, siguiendo la línea de los discursos coloniales, 
que adoptando el francés se alcanzaría más rápido el nivel de «desarrollo» de 
los países del Norte, tanto a nivel externo como interno (Kube, 2005). Por un 
lado, durante la poscolonia, el francés siguió siendo un elemento de promoción 
social, una barrera social y ninguna élite iba a dejar que sus hijos perdieran esta 
oportunidad de ascenso, lo que implicaría, además, una barrera de primer orden 
a las mujeres (Aboa, 2008). Por otro lado, en Costa de Marfil no habría ningún 
idioma nacional que se impusiese como en Senegal o en Malí con el caso del wolof 
y el bámbara respectivamente (Aboa, 2009). La búsqueda de la cohesión interna es 
expresada por el presidente de la Asamblea nacional, Philippe Yacé, en la tribuna 
de las NNUU en Nueva York el 26 de abril de 1976, diría tal y como recoge el 
Fraternité-Matin:



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 165

Sin embargo, debo decir la verdad en cuanto a mi país: la adopción del francés, 
conforme al artículo de nuestra Constitución, ha sido sin duda uno de los factores de 
unidad que han favorecido el feliz y rápido éxito de la obra de construcción nacional 
que Su Excelencia, el presidente Félix Houphouët-Boigny, había hecho uno de los 
primeros temas de su acción. El francés, libremente aceptado por nosotros, ha sido 
un factor de cohesión dentro de Costa de Marfil, donde ha favorecido la unificación 
de nuestras cerca de cien etnias. 

Durante este periodo se vive un proceso muy interesante desde el punto 
de vista lingüístico y nacional en Costa de Marfil. Por un lado, se asiste a una 
nativisation del francés (Chaudenson, 2004), en donde, como asegura Boutin (2004), 
poco a poco la manera de hablar el francés, que era percibida por el interlocutor con 
sus faltas y como elemento a corregir, cada vez va siendo olvidado y se legitiman 
las características específicas y su diferenciación con el francés «metropolitano» o 
standard, hasta ser reivindicadas como elemento de pertenencia a la comunidad 
marfileña. Denominado français ivoirien (francés marfileño), su denominación 
desbancará a las formas peyorativas como el français populaire africain, el français 
de Moussa, el français façon o el solo utilizado en espacios abiertamente racistas 
como français petit nègre. Y pese a este proceso de ivoirisation, la educación formal 
seguirá siendo en francés estándar (Boutin y N’Guessan, 2013: 126). Autores como 
Malick Fall (1967) afirmarán que esa manera consciente de hablar el francés sin 
seguir las normas dictadas será una suerte de sabotaje colectivo que, desde la 
época colonial, se llevaba a cabo para deslegitimar la acción del «blanco» en el 
continente africano. 

Sin embargo, el francés era en aquel periodo el que definía al país y 
describía su situación. Desde su nombre, Costa de Marfil, mantenido de aquel 
que le otorgaron los primeros comerciantes europeos debido a la abundancia de 
este producto, frente a países vecinos como Ghana, que cambiaron su antigua 
denominación de Gold Coast como reflejo de su independencia. Así mismo, su 
geografía estaba marcada por localidades que expresaban el definitivo lazo con la 
metrópoli, y contraponiéndose a las que, por ejemplo, acaban con los sufijos –kro, 
–dougou o –fla/fra (pueblo en baulé, dioula y gouro respectivamente). Casos de 
Port Bouet, capital de la colonia desde 1934 (nombre en honor a Bouet-Willaumez, 
que fue el primer explorador en firmar tratados con pueblos locales de Assinie, 
Grand Bassam y Dabou en la primera mitad del siglo xx); Treichville (en honor 
al primer administrador francés en Costa de Marfil, Marcel Treich-Laplène) o 
Bingerville, capital de 1909 a 1934 (en honor al primer gobernador, 1893-1895, 
Louis-Gustave Binger) (Chailley, 1953). Una nomenclatura que quedó al margen 
del proceso de africanización.  

Costa de Marfil no dudó en presumir de vivir un miracle ivoirien durante los 
años 60 y 70, que no correspondía sino a un crecimiento económico sostenido en 
el mantenimiento de la economía colonial de exportación de monocultivos (cacao 
y café). O situarse como la façade de l’Occident que, como plantearon Chauveau 
y Dozon (1985), no dejaba de ser un juicio a un proceso de occidentalización, de 
crecimiento económico en base a presupuestos coloniales y capitalistas, poniendo 
en el centro las plantaciones de cacao y café, consecuencia de las políticas impuestas 



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112166

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

por los colonizadores, que siguen un esquema Centro-periferia entre Occidente y 
Costa de Marfil y un esquema desigual dentro del país que seguirá nutriéndose 
de la mano de obra de personas venidas de los países septentrionales. Es también 
reflejo de una conciencia nacional «sin contenido, frágil» (Fanon, 1961/2018:117)

Con todo, Costa de Marfil no fue ajena al proceso de africanización en el 
continente. En un contexto de efervescencia de movimientos como el marxismo, 
el panafricanismo, la «autenticidad» de Mobutu o el High Life ghanés, surgió, de 
la mano del joven intelectual Niangoran Porquet, el concepto de ivoirité. Nada 
que ver a cómo se entiende hoy, como un nacionalismo excluyente para las 
poblaciones del Norte del país y como una «receta de la guerra civil» (Gaulme, 
2001). Apareció en una publicación de Pierre Niava (1974) haciendo alusión a 
Porquet y su movimiento de liberación intelectual que planteaba una afirmación 
de la identidad marfileña partiendo de la multiplicidad de aportes de todas sus 
culturas. Ilustrativo es que el propio Porquet era hijo de una madre malinké (del 
norte) y de un padre n’zima de Grand-Bassam (del sur). En definitiva, vivir la 
ivoirité era sinónimo de paz, diálogo y unión en la diversidad.

Imbuido en este contexto, a inicios de los 70 hubo presiones en favor de las 
lenguas locales. Kouassi Atin, director del Institut de Linguistique Appliquée (ILA) 
de la Universidad de Abidjan, defenderá en Coloquios en Dakar (1975) y Yaoundé 
(1976) la introducción de cuatro lenguas nacionales en el sistema educativo 
marfileño (Boutin y N’Guessan, 2013). Pero no fue hasta agosto de 1977, con la 
reforma de la enseñanza, cuando se introdujeron las lenguas marfileñas. El artículo 
67 planteaba que «la introducción de las lenguas nacionales en la enseñanza oficial 
debe ser concebida como un factor de unidad nacional y de revalorización del 
patrimonio cultural marfileño», y el artículo 68 encargaría la tarea al ILA (Journal 
Officiel de la République de Côte d’Ivoire, 1977: 2265). Otra cuestión de fondo 
residía en que, en estas fechas, el 80% del alumnado abandonaba la escuela, y el 
Ministère de l’Education Nationale apostaba por un aprendizaje en lenguas locales 
para frenar esta sangría (Yago: 2014). Finalmente, no se llevó a la práctica esta 
reforma, bajo el pretexto de que debilitaría la cohesión de la nación (Aboa, 2008).

En el ámbito universitario e intelectual, aún con una pesada carga heredada 
de la impuesta cultura francesa, surgieron iniciativas de puesta en valor de lo 
marfileño y relectura de la situación histórica del país. Así, en 1972 se fundó el que 
más tarde se conocería como Groupe de recherche sur la tradition orale (GRTO), en 
donde la tradición oral ocuparía un lugar preeminente, comenzando un trabajo 
de transcripción de cuentos, proverbios, música tradicional publicada a través de 
la revista Bissa y encontrando la oposición en aquel momento del embajador de 
Francia, Raphael-Leygues (Kadi, 2017: 238). En el ámbito literario, a las críticas 
precoces de obras como Un nègre à Paris (1959), Paris à la loupe (1963) de Bernard 
Dadié o Kocumbo l’étudiant noir (1960) de su compatriota Aké Loba, desmitificando 
el mito de Occidente y del inmigrante como héroe a través del desencanto del 
viaje a Europa (Kadi, 2011), se le unirían otras como Les Soleils des Indépendances 
(1970) de Ahmadou Kourouma, en donde se pone de manifiesto la continuidad 
de las lógicas coloniales de los gobiernos africanos tras las independencias y el 
desencanto de la situación poscolonial. Apuntando directamente a la figura de 



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 167

Félix Houphouët-Boigny, aliado estratégico de Francia en África, su obra sería 
catalogada como peligrosa y revolucionaria por el citado embajador francés. 
Se ponía de manifiesto el poder crítico de la literatura en francés en el espacio 
marfileño. 

En la década de los 80, se dio un salto cualitativo a las experiencias literarias 
de crítica y reconstrucción del sujeto marfileño. Amadou Koné haría uso de 
conceptos en malinké/dioula en la obra Sous le pouvoir des blakoros (2015[1980]). Su 
crítica al sistema corrupto poscolonial que atenta contra la mayoría (blakoroya) y a 
los individuos que se benefician de ello (blakoros), presentes en los espacios rurales, 
pero más abundantes en la ciudad, bautizada como blakorodougou. Sin duda se trató 
de una puesta en valor del dioula para articular una crítica contemporánea. Y en 
la misma línea, pero apoyándose ahora en la cosmogonía del pueblo agni, publicó 
el mismo año de 1980 la pieza Le respect des morts, mediado por vocablos en agni 
que aparecen y dan consistencia a una mirada tradicional del mundo que entra 
en conflicto con los dictados de una ideología de origen occidental, comandada 
por las ideas de «progreso» y «modernidad», que trata de poner en cuestión los 
cimientos de la civilización nativa. De esta manera, la obra nos muestra cómo 
el gobierno trató de construir un embalse en aquella tierra y ello supuso para 
las personas del pueblo, no solo abandonar el espacio físico, sino también a sus 
antepasados que ocupan dicha tierra. Inspirado en el programa Aménagement de 
la Vallée du Bandama (AVB), que fue lanzado en los años 70 y uno de sus grandes 
proyectos fue la construcción de la presa hidro-eléctrica de Kossou, que preveía 
la inundación de numerosos pueblos akan de la región (Babo, 2013), esta obra 
plantea el debate entre tradición y modernidad en Costa de Marfil, entre los 
Famounsouhoo (exclamación agni que podría traducirse como «grandes dioses») y 
los N’gbanhi mô (los hombres del gobierno).

Una de las obras pioneras más importantes en el espacio marfileño y que 
plantea un nuevo paradigma literario no solo por su contenido político sino por 
la forma que adapta, fue Naufragés de l’intelligence (2000/1980) de Jean Marie Adé 
Adiaffi. En este momento se inauguró un género literario –n’zassa– en el que se 
mezclan de manera armoniosa la epopeya, la poesía y la prosa –«un vrai patchwork 
littéraire» (Kola, 2006: 37) – y en donde cobra importancia la figura del griot-
escritor, las marcas culturales de la cultura akan o el uso del nouchi, lengua local, 
lengua hablada y lengua híbrida propia de Costa de Marfil de la que hablaremos 
en el próximo epígrafe. De la misma manera, la obra puede leerse en clave de 
novela o ensayo, convirtiéndose en un trabajo que nos ilustra la situación de 
los países independientes. En ella se plantea el genocidio cultural y religioso, 
el choque colonial y las nuevas cadenas neocoloniales como nuevas formas de 
esclavitud. 

Tres años después, en 1983, verá la luz la primera Anthologie de la littérature 
ivoirienne (Dagó, Koné y Mlanhiri) que, pese a que «il ne s’agit pas d’analyser la 
conscience nationale ivoirienne (mais) de constater qu’une littérature nationale est en train 
de naître en Côte d’Ivoire», se erige como reflejo de la vitalidad en la investigación 
sobre la literatura africana y la necesidad de construir una conciencia nacional 
que no esté atada a la herencia colonial. Tan solo diez años más tarde, la obra de 



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112168

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

Le fils-de-la-femme-mâle (1993) de Maurice Bandaman –galardonado con el Grand 
prix littéraire d’Afrique noire de 1993–, haría protagonista a la cosmogonía akan con 
la aparición de bla-yassoua, la «femme-mâle» o mujer andrógina, la leyenda de 
Ablah Pokou, fundadora del pueblo baoulé, o la historia de la descolonización 
marfileña a través de la marcha de las mujeres de Grand Bassam de 1949 para 
exigir la liberación de políticos apresados por las fuerzas coloniales francesas. 
De estilo oral e hiperbólico, denuncia cómo se ha pasado de las mains blanches 
a las mains noires (Kola, 2006: 41-42). De igual manera, En attendant le vote des 
bêtes sauvages (1998) de Ahmadou Kourouma también conjugará no solo un fondo 
crítico a través de la crítica a la continuidad colonial de las violencias, del poder en 
África y la existencia de la Françafrique2, sino que lo conectará con la oralidad que 
le imprime a la escritura y el lugar que le otorga a la lengua malinké.

4. EL FRANCÉS EN CONTACTO CON LAS LENGUAS DEL SUSTRATO: 
REIVINDICACIÓN Y AFIRMACIÓN DE UNA IDENTIDAD 
SOCIOLINGÜÍSTICA

Si bien desde los años 70 no cesa la evolución del francés marfileño, no 
fue hasta finales de esta misma década y la de los 80 cuando apareció el nouchi, 
marcando un punto de inflexión en la historia y dinámica de las lenguas en 
Costa de Marfil. Lenguaje originario del hampa abiyanés y nacido como código 
utilizado por delincuentes para comunicarse entre sí a expensas del gran público 
y las fuerzas de seguridad, este argot se ha extendido a la juventud marfileña 
hasta ser utilizado hoy por buena parte de la población, incluyendo a políticos y 
medios de comunicación; se trata en realidad de una apropiación y adaptación 
consciente y voluntaria del francés que genera cierto sentimiento de orgullo en el 
marfileño (Abia, 2009: 2).

Partiendo del francés como base sintáctica y morfológica, el nouchi se 
caracteriza por poseer un vocabulario híbrido, lo cual hace de él un puente de 
encuentro entre la lengua oficial del país, las lenguas autóctonas y las lenguas 
extranjeras (Yao, 2013). Con respecto a las lenguas nacionales, el dioula (que es 
también la manera genérica de considerar a los grupos del norte de Costa de Marfil, 

2 La Françafrique, es un término con fondo peyorativo usado para referirse a la relación de dominación 
neocolonial que Francia mantiene con sus excolonias a través de mecanismos económicos, culturales 
y políticos; siendo sus principales herramientas el franco CFA, las operaciones militares y las políticas 
culturales. Es un sistema cada vez más denunciado y combatido por las nuevas generaciones de 
africanos, con figuras tan destacadas como las de Kémi Séba, Nathalie Yamb o Franklin Nyamsi 
muy presentes en las redes sociales. Pese a los intentos de Francia por mantener una relación cercana 
con sus excolonias, crece el rechazo a la antigua metrópoli. Para muchos, la Françafrique no ha sido 
la asociación de hermanamiento que pretendía, sino la extensión del antiguo control colonial. Este 
rechazo se ha vuelto más evidente en los últimos años; varios países han sufrido golpes de Estado tras 
los que los golpistas denuncian la influencia francesa y rompen relaciones con París. Ocurrió en Malí 
en 2021, en Burkina Faso en 2022 y en Níger en 2023. En estos países, la denuncia de la Françafrique ha 
alcanzado un alto nivel, tomando medidas contundentes como la institucionalización de las lenguas 
nacionales ​​como oficiales, mientras que el francés queda relegado al rango de lengua de trabajo. 



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 169

de mayoría musulmana) y el baoulé son las que más aportan al léxico nouchi3. El 
dioula debido a varios factores: se trata de una lengua ampliamente hablada en 
varios países de la zona (Guinea Conakry, Mali, Burkina Faso, Sierra Leona, etc.), 
incluyendo el norte de Costa de Marfil. Se considera la incapacidad de localizarla 
en un mapa debido a que se habla en todo el país (Dumestre, 1971) –una suerte 
de koiné de las lenguas mandingas o malinké popular–, siendo la lengua franca 
de las zonas de comercio de toda Costa de Marfil, hablada por más de la mitad 
de la población (Konaté, 2016) y cuya expansión responde a las migraciones 
desde la época colonial que hicieron del norte del país y del Alto Volta (actual 
Burkina Faso), un reservorio de mano de obra para las zonas más productivas 
del sur (Guissou, 2008). Estas migraciones masivas dieron como resultado que, a 
finales del siglo xx, el 61,90% de los mandingas se encontraban en las ciudades, y 
generalmente en las periferias y siendo la etnia con mayor tasa de urbanización 
(N’Guessan, 2006: 183). Y en el caso del baoulé, por ser la etnia mayoritaria, en 
el centro-sur del país, en donde se hallan las ciudades tradicionalmente más 
pobladas como Abidjan o Bouaké.

Sobre el nombre de nouchi hay muchas teorías. Lafage habla de que ya en 1977 
su origen está en dos palabras del dioula: nún (nez/nariz) y chíi (poil/pelo), como 
sinónimo de voyou (matón). El autor Atsé N’Cho (2018) está en línea de Lafarge 
porque esto concuerda con que en las famosas películas del Oeste –los Western–, 
los bandidos eran llamados Noussis. Y nouchi sería una palabra para designar a 
los jóvenes de la calle. Otras versiones apuntan a que nace de una palabra del 
soussou, etnia proveniente de Guinea Conakry, y que nacería en el barrio popular 
de Adjamé, en donde se encuentra una amplia comunidad. Frente a ella, otra 
teoría plantea que nouchi vendría de la deformación de nous ici-là para designar 
chez nous (nuestra casa) o notre façon de parler à nous (nuestra propia manera de 
hablar).

El agotamiento del milagro marfileño a finales de la década de 1970 y la 
crisis que de ello se deriva a principios de los años 1980 constituyen el terreno 
fértil para la evolución del nouchi en una capital económica cada vez más moderna 
(Djandué, 2019: 433). Hay que entender el nacimiento del nouchi en contextos de 
fuerte migración –en este periodo en Abidjan hasta el 45% de la población no 
poseía la nacionalidad marfileña (Lafage, 1996) – con jóvenes que no van a la 
escuela o han ido muy poco y que poseen lenguas maternas muy diferentes. A 
ello hay que añadir que, a la coexistencia de las lenguas locales, el francés ha sido 
sacralizado como lengua nacional mientras que ninguna lengua nativa se había 
impuesto en la totalidad del país. El francés, pese a que hablarlo correctamente es 

3 El dioula y el baoulé, en particular, lo siguen siendo aún más no solo por el importante número de 
sus locutores naturales en la población marfileña, sino también por su uso habitual en los mercados 
y el transporte, y más generalmente en lo que al dioula atañe, en el sector informal. Por algo estas 
son las dos lenguas marfileñas más presentes en el argot nouchi, pero también en el français populaire 
ivoirien. Referente a este segundo registro del francés en Costa de Marfil, por ejemplo, Djandué (2022) 
ha demostrado que muchos nombres de alimentos o recetas que utilizan a diario los marfileños, 
independientemente de su procedencia geográfica en el país, provienen del baoulé (kédjénou, placali, 
kongodé, kplo, adjovan, gnangnan, gouagouassou, alloko, djoungblé, kôpê o akpi, etc.) o del dioula (baka, 
wonmi, djèguè, lafri, sounmara, tomi, bandji, etc.).



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112170

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

símbolo de ascenso social, se usaba en espacios informales siendo cada vez más 
aceptado socialmente con sus diferencias frente al standard (Atsé N’Cho, 2018: 
6-7). Ha sido, por tanto, un idioma que ha ido rompiendo los cleavages étnicos y 
sociales y al que a los jóvenes les ha permitido tener un elemento identificativo. 
Si bien a veces no quedaba claro si había consciencia de hablar nouchi o francés 
marfileño, sí que hay consciencia de que se hablaba algo propio (N’Guessan, 2008: 
185-186) y su popularización fue tal que, ya a finales de siglo, en la diáspora, los 
marfileños introducirán en el lenguaje, al verse, palabras en nouchi para remarcar 
su ivoirité (Calvet, 1997: 33).

Hubo que esperar la década de los 90, con la restauración del multipartidismo 
y la libertad de expresión recuperada, para que el nouchi, convirtiéndose en el 
lenguaje de toda una juventud, y no solo ligada al mundo de la delincuencia, 
comenzara a tomar su velocidad de crucero. Se favorecerá en los medios de 
comunicación (radio o televisión) e incluso a principios de siglo xxi, los políticos 
comenzaron a utilizarlo. Valga como ejemplo de ello el presidente del PDCI quien 
diría Plus de flôkô, les Refondateurs vont fraya (No habrá más mentiras, el régimen 
de los Refondateurs va a huir» (Atsé N’Cho, 2018: 10-11). En los años 1990, el nouchi 
encontró un vector de vulgarización y legitimación en la música marfileña: el 
zouglou, pero también el rap, el reggae y, una década más tarde, el coupé-décalé. 

En cuanto al zouglou, por un lado, muestra el descontento por la situación 
política y las desigualdades sociales de una generación de jóvenes que se expresa 
en nouchi y en français ivoirien. Se trata de un género musical que se generó en 
el ambiente precarizado de los campus universitarios marfileños, en el que 
los grupos cantaban mezclando el francés, las lenguas locales y el nouchi, cuya 
hibridación constituye su marca registrada: francés, lenguas locales, neologismos, 
inglés, español, árabe, alemán, etc. Desde ese período, el nouchi y estos géneros 
musicales no han dejado de inspirarse mutuamente. No es ciertamente casual 
que el título con el que el zouglou explota internacionalmente sea Premier gaou de 
Magic System (2000). En nouchi, un gaou es «alguien que no sabe nada, un bufón» 
(Djandué, 2019: 433-434). Por otro lado, también el género coupé-décalé, –couper 
(engañar en nouchi, cortar en francés) y décaler (salir corriendo en nouchi, aplazar 
en francés)– que nació en París de la mano de creadores marfileños en la diáspora 
durante la crisis político militar de 2002, expresará temáticas ligadas al éxito, las 
relaciones humanas, la bonne ambiance, o la actualidad, apareciendo como factor 
de reposicionamiento en la escala social del poder, desde los ámbitos urbanos 
(Gawa, 2014) 

Al margen, el cine o la prensa han sido también fundamentales para 
popularizar el nouchi. Así en radio o en televisión aparecerán, al albor de la 
primavera de la prensa en los 90, emisiones como On se dit les gbè (Se dicen las 
verdades) o Mamie «Gbangban» (Mujer con carácter fuerte; dominadora), de 
aclamado éxito; y una de las obras infantiles más aclamadas, validará el nouchi 
como manera de expresarse en la escritura. 



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 171

Figura 3. Aya de Yopougon. Volumen 7. Contraportada. 
Diseño de Clément Oubrerie (2022) de la editorial Gallimard.

Ejemplo es el cómic Aya de Yopougon (2005), escrita por Marguerite Abouet y 
dibujada por Clément Oubrerie (Atsé N’Cho, 2018: 6-7) y ambientado en el barrio 
popular de Yopougon (Abidjan) a finales de los 70. La joven Aya, su protagonista, 
es un ejemplo de lucha por la emancipación femenina. En sus páginas se utiliza 
tanto el francés marfileño como el nouchi. Recibió en 2006 el premio del Festival 
Internacional del Cómic de Angulema (Francia).

Sin embargo, en estos años 90 la ivoirité, de la mano de Konan Bédié, presidente 
tras la muerte de Houphouët-Boigny (1993-1999), implicará una nueva definición 
del pueblo marfileño en base a una manipulación del término, hasta la actualidad. 
Ahora se construirá de manera exclusiva, escondiendo una suerte de akanité o 
baouléité y que se apoya en la tradición de supuesto buen gobierno del grupo 
akan y, particularmente de la etnia baoulé (desde los 40 en los primeros sindicatos 
como el SAA, Félix Houphouët-Boigny fue una figura clave). Su discurso girará 
en torno a la sospecha de no ser marfileñas gentes de los grupos del norte, con 
etnias transfronterizas, llamados generalmente dioula pese a su diversidad, y 
generalmente musulmanas (Dozon, 2000). Esto servirá para entender la negación 
de la marfiliñeidad de Alassane Ouattara, candidato a presidente y, desde el 11 de 
abril de 2011 hasta la actualidad, quinto presidente de la República (Babo, 2013: 
106) frente a un Houphouët-Boigny o Bedié, que no dudaron en reivindicar la 
historia del pueblo baoulé en sus memorias Mes premiers combats (1993) o hablar de 
los orígenes del pueblo baoulé allá en la huida de la Reina Pokou desde Kumassi, 
capital de los Ashanti (También del grupo akan, en la vecina Ghana), en el siglo 
xii, sin poner en riesgo el sentido de autoctonía de su pueblo. 



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112172

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

5. SIGLO XXI: NUEVAS POLÍTICAS Y HORIZONTES SOCIOLINGÜÍSTICOS

La segunda Constitución, adoptada por referéndum el 23 de julio de 2000 y 
llevada por la ley Nº2000-513 del 1 de agosto de 2000 bajo el gobierno de Robert 
Gueï mantiene el francés como lengua oficial. Sin embargo, habrá una mejora 
con respecto a las lenguas marfileñas. De esta manera, su artículo 29 (Título 
II, del Estado y la soberanía), no solo nombrará por primera vez las lenguas 
nacionales, sino que abrirá la posibilidad de fijar a través de leyes «las condiciones 
de promoción y desarrollo de las lenguas nacionales» (Constitution de la Côte 
d’Ivoire, 2000: 5). No será hasta el año siguiente, cuando el próximo presidente, 
Laurent Gbagbo, planteará en enero la necesidad de que el curso escolar 2001-
2002 deba comenzar a inspirarse en las raíces de las propias comunidades. De 
esta manera se comprometió con el Projet d’Ecole Intégrée (Proyecto de Escuela 
Integrada, PEI) de alfabetización en 10 lenguas marfileñas: baoulé, akyé, agni, 
abidji, mahou, guére, yacouba, koulango, sénoufo y bété, que serán enseñadas 
bajo el proyecto piloto en zonas rurales (Dadi, 2022, citado en Brou-Diallo, 2011).

Su objetivo, instalándose en zonas rurales, fue el de mejorar la cobertura 
escolar. Y es que la cobertura escolar rondaba el 75% en los primeros siete años 
del periodo 2001-2007. La diferencia entre el mundo rural y urbano muestra una 
brecha enorme. De esta manera, el PEI intentará, a través de un bilingüismo de 
transición, con enseñanza completamente en lengua local en el primer año del 
curso preparatorio (CP1) y aprendizaje oral del francés, hasta ir combinando las 
dos en todas las materias, hacer del derecho a la educación una realidad en las 
zonas rurales (Monney, 2012). 

El ILA será uno de los colaboradores de este proyecto piloto, del cual ya tenía 
experiencia previa como hemos visto. Incluso otras iniciativas más informales 
se estuvieron llevando a cabo con anterioridad. Por ejemplo, desde 1993, en el 
Centre Scolaire intégré de Niéré (CSIN) en Kolia, (subprefectura de Boundiali, en la 
zona septentrional, junto a la frontera con Mali), se llevaba a cabo una experiencia 
educativa bilingüe en senoufo o dioula y en francés, en colaboración con la ONG 
Savane Développement (Bli, 2020). 

La III Constitución de Costa de Marfil (2016) ha ido en la misma línea de 
asegurar el francés como lengua oficial (art. 48) y asegurar las condiciones para 
la promoción y el desarrollo de las lenguas nacionales (art. 101). Durante este 
siglo, la tasa de analfabetismo ha pasado del 51% en 2002 a 43,8 y 43,7 en 2015 
y 2019 respectivamente, mostrando un estancamiento y una situación aún muy 
mejorable (Portail Officiel du Gouvernement de Cote d’Ivoire, 2022). Hoy en día, 
tan solo 37 son las escuelas (22 para el proyecto PEI y otra 15 para otro proyecto, 
denominado École et langue nationale, ELAN) que forman parte de la iniciativa, 
sin contar con los recursos necesarios en materiales didácticos o profesorado, así 
como la falta de una pedagogía adaptada para la enseñanza bilingüe. En esta tarea 
está involucrado el ILA, con la elaboración de manuales escolares y el desarrollo 
de producciones literarias que garanticen su carácter cultural. Todavía queda 
mucho trabajo por hacer (Dadi, 2022: 181).



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 173

Se trata, por así decirlo, de una enseñanza bilingüe no totalmente asumida 
todavía. Además, como suele lamentarlo el escritor Yaω Ngεtǎ, más que promover 
y empoderar las lenguas autóctonas por sí mismas, estas se están utilizando como 
palanca para el desarrollo del francés; partiendo del supuesto de que los niños 
que saben mejor sus lenguas nativas también mejor rinden en las disciplinas 
escolares tradicionales como son las matemáticas o la misma lengua francesa. Por 
algo los referentes literarios más actuales siguen haciendo del francés la lengua 
utilizada para vehicular discurso crítico. Por ejemplo, Gauz nos regala obras 
como Debout-Payé (2014) –Prix des libraires Gilbert Joseph– sobre la resiliencia de 
la diáspora; Camarade Papa (2018) –Grand Prix littéraire d’Afrique Noire– sobre los 
primeros pasos de la historia colonial francesa en Costa de Marfil, o el más reciente 
Cocoaïans (Naissance d’une nation chocolat) (2022) en la que se viaja a través de la 
historia colonial y poscolonial haciendo hincapié en la relación subordinada de 
Costa de Marfil con el cacao, ya que lo exporta sin transformarlo en el verdadero 
maná, el chocolate.

En la opinión de Yaω Ngεtǎ (2021), para quien «la literatura de expresión es 
una literatura periférica» (citado por Djandué y Djadji, 2022: 142), una manera muy 
potente de criticar y romper las cadenas invisibles que nos inhiben décadas después 
de las independencias sería recuperar nuestras lenguas autóctonas e introducirlas 
también en una tradición escrita sostenible a través, entre otros medios, de la 
literatura: «la lengua es como un alimento que necesita condimentos. Hay que 
sacarles el jugo a nuestras lenguas mediante la literatura» (citado por Djandué y 
Djadji, 2022: 141). Tanto y cuanto que el citado escritor, autor de la obra trilingüe 
Bosoȹɛ/Bola de fuego/Boule de feu (agni-español-francés), está protagonizando el 
nacimiento de una literatura marfileña de pura cepa. 

Traduciendo de Djandué y Beira (2023: 114-115), entre las muchas iniciativas 
existentes en Costa de Marfil para promover las lenguas locales, Bosoȹɛ̌... representa 
una propuesta original, una obra pionera. Al trabajar por el advenimiento de una 
literatura agni expresada en lengua agni, Yaω Ngεtǎ está allanando el camino 
para una literatura marfileña directamente expresada en lenguas marfileñas. 
Así que, con Bosoȹɛ̌... se da el salto de la búsqueda a la plena afirmación de la 
identidad sociolingüística marfileña. Ya no se trata simplemente de «torcerle 
el cuello al francés» mezclándolo con alguna que otra lengua nativa de Costa 
de Marfil a imagen de Amadou Koné, Ahmadou Kourouma o Jean Marie Adé 
Adiaffi, sino de mostrar y demostrar que nuestras lenguas no están condenadas 
a vegetar eternamente en los «bajíos» de la tradición oral. Capaces de expresar 
también las mismas ideas que otros idiomas y dotadas de los recursos necesarios 
para significar el mundo y la vida en toda su complejidad, incumbe a todos los 
marfileños elevarlas a la dignidad de lenguas modernas. Se debe trascender el uso 
de las lenguas locales, más allá de las traducciones de proverbios y cuentos o en 
las vitrinas de los ya de por sí, escasos museos marfileños. 



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112174

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

6. CONCLUSIONES

En las casi siete décadas de colonización francesa, de 1893 a 1960, se llevó 
a cabo en Costa de Marfil una progresiva imposición de la lengua francesa que 
tuvo como objetivo hacer que el sujeto africano de la colonia fuera, por un lado, 
partícipe del effort colonial y, por otro, acabar con sus diversas culturas, reflejo del 
proyecto deshumanizador que acompañó a la colonización. Para ello, se contó 
con un cada vez más importante sistema de educación cuyos intereses fueron de 
la mano de los de la metrópoli y ayudaron a que el idioma francés se convirtiera 
en un instrumento de ascenso social. La independencia de Costa de Marfil en 
1960 no cambió el estatus de la lengua francesa. En la primera constitución del 
país aparecerá como lengua oficial y ello se debió, no solo a que era un capital 
cultural y de distinción para las élites, sino a que era considerado imprescindible 
en el proyecto de homogeneización nacional, en la búsqueda de «progreso» y 
en el desarrollo de unas prósperas relaciones internacionales. No solo el primer 
presidente Félix Houphouët-Boigny le otorgó un estatus privilegiado al francés, 
sino que sus sucesores continuarán los pasos del «padre de la nación», haciendo 
de Costa de Marfil el más francófono de los países francófonos de la región.

Sin embargo, la escasa fuerza del Estado nación en Costa de Marfil ha permitido 
que, por un lado, el francés no se haya homogeneizado en todo el territorio y que, 
por otro, las lenguas nativas sigan teniendo una posición fuerte a pesar de la falta 
de medidas oficiales de promoción y empoderamiento en su favor (Djandué y 
Assemien, 2022). A ello hay que añadir el proceso de nativisation del francés, que 
ha provocado que se acaben aceptando socialmente las deformaciones marfileñas 
del francés impuesto, convirtiéndolo en una seña de identidad. Además, desde 
el francés se han seguido vehiculando discursos críticos de la misma manera que 
ha permitido la incorporación de conceptos y vocablos en lenguas autóctonas. 
Además, la reconstrucción socio lingüística y cultural del país se ha realizado 
generalmente al margen de los canales oficiales, a través de iniciativas personales 
o asociativas, o por los efectos naturales del contacto entre el francés lengua oficial 
y los idiomas del sustrato. Y pese a que en las comunicaciones interpersonales 
diarias impera el français populaire ivoirien, al que hay que reconocer su anterioridad 
temporal, el nouchi, cada vez más presente en la cotidianidad marfileña (inclusive 
en los medios de comunicación, producciones culturales y lenguaje político), es el 
ejemplo paradigmático de reconstrucción social. Y es que se trata de una lengua 
que desafía la imposición del francés y es un elemento de integración cosmopolita 
debido a su hibridez congénita, caracterizándose por incorporar directamente en 
su léxico palabras y expresiones, fundamentalmente, del dioula y del baoulé4.

4 El nouchi, debido a su hibridez congénita, se caracteriza por incorporar directamente en su dinámico 
léxico palabras y expresiones dioula (ya fohi [no pasa nada], yé te kouman [te voy a hablar claro], il a 
bori [ha huido], dire les gbè [decir la verdad], a bana [se acabó], etc.) o baoulé (ya likefi [no pasa nada], fo 
blè-blè [despacito], le djai [dinero], etc.), entre otras lenguas nativas; en français populaire ivoirien lo que 
suelen hacer los marfileños es expresar las cosas en francés tal como lo harían hablando sus lenguas 
autóctonas, lo cual genera expresiones como las siguientes: tu as coupé mon cœur (literalmente [has 
cortado mi corazón], significado [me has asustado]); c’est ma bouche tu cherches (literalmente [estás 
buscando mi boca], significado [me estás provocando]), il a payé ça dans sa main (literalmente [lo ha 



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 175

El concepto filosófico de Sankofa, pájaro mítico que vuela hacia delante con 
la cabeza vuelta hacia atrás y un huevo en el pico, da cuenta de una situación de 
renacimiento sociocultural que puede ser posible gracias a las lenguas autóctonas, 
la reapropiación del francés y la puesta en valor de las formas híbridas. Si el 
colonizador francés emprendió una política de represión sistemática y planificada 
contra las lenguas nativas marfileñas, fue porque sabía muy bien que, siendo la 
lengua el vehículo por excelencia de la cultura, no hay mejor forma de imponer 
una manera de entender y expresar el mundo que a través de la imposición de 
la lengua, en este caso, francesa. Lo hizo desde el sistema de educación formal, 
y es que hasta los años 1990, los manuales escolares para todas las disciplinas 
escolares eran los que se utilizaban también en Francia. La «marfileñización» 
de los mismos hacia finales de la década no acabó con el francés como única 
y/o principal lengua de enseñanza; solo se decidió darles cabida a las culturas 
nativas expresándolas en francés estándar. Y pese a la adaptación marfileña del 
francés impuesto, es necesario para el proceso de reconstrucción sociocultural 
revitalizar las propias lenguas autóctonas marfileñas y su sustentabilidad a través 
de la producción literaria, lo cual implica su plena integración en el sistema de 
educación formal, y no como mera palanca para el desarrollo del francés. Este 
proceso es fundamental para poner en cuestión los cimientos de las Françafrique, 
en el que la lengua francesa y la cultura ocupan un papel muy importante en la 
alienación de Costa de Marfil (Maroto, 2026). Como nos enseña el Sankofa, es 
necesarios volver (san), ver (ko) y coger (fa) para continuar con un proceso de 
descolonización que aún no ha terminado. 

7. REFERENCIAS
 
Aboa Abia, Alain L. (2009): La Francophonie ivoirienne. Enjeux politiques et 

socioculturels, Documents pour l’histoire du français langue étrangère ou seconde, 
40/41: 163-178.

Aboa, Abia Alain. L. (2008): La Côte d’Ivoire et la langue française : les facteurs 
d’une appropriation, Revue du LTML, 8: 1-13.

Alexandre, Peter (1971): Multilingualism, Current Trends in Linguistics, La Haye-
Paris, Mouton. 

Abouet, Marguerite (2005): Aya de Yopougon, Gallimard, París.
Adiaffi, Jean-Marie (2000[1980]): Les naufragés de l’intelligence. CEDA. 
Angoulvant, Gabriel (1916): La pacification de la Côte d’Ivoire, 1908-1915: méthodes 

et résultats. Larose, París.
Babo, Alfred (2013): L’«étranger» en Côte d’Ivoire. Crises et controverses autor 

d’une catégorie sociale, L’Harmattan, París.
Bandaman, Maurice (1993): Le fils-de-la-femme-mâle. L’Harmattan, París.

comprado en su mano], significado [lo ha comprado con él/ella]), chercheur de femmes (literalmente 
[buscador de mujeres], significado [mujeriego]), etc.



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112176

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

Banégas, Richard (2007): Côte d’Ivoire: les jeunes «se lèvent en hommes». 
Anticolonialisme et ultranationalisme chez les Jeunes patriotes d’Abidjan, 
Les Études du CERI, 137: 1-52. Disponible en: https://sciencespo.hal.science/
hal-01021625/document 

Bli, Bi T. S. (2022): Le terrain africain à l’épreuve des nouvelles approches 
pédagogiques: l’exemple du PEI, Akofena, revue scientifique des sciences du 
langage, lettres, langues & communication, 2: 67-82.

Boukari-Yabara, Amzat; Deltombe, Thomas (2022): Aux origines de la Françafrique: 
l’idélogie coloniale, en T. Borrel; A. Boukari-Yabara; B. Collombat; T. 
Deltombe (Eds), L’empire qui ne veut pas mourir: une histoire de la Françafrique, 
Seuil, París: 67-77.

Boutin, Béatrice Akissi (2004): Proposition d’extension du projet PFC au français 
d’Afrique. Université Toulousse 2 le Mirail, Toulousse.

Boutin, Béatrice Akissi; N’Guessan, Jérémie. K. (2013): Citoyenneté et politique 
linguistique en Côte d’Ivoire, Revue française de linguistique appliqué, XVIII (2): 
121-133. 

Calvet, Louis-Jean (1974): Linguistique et colonialisme, petit traité de glottophagie, 
Payot. París.

Calvet, Louis-Jean (1997): Le nouchi, langue identitaire ivoirienne?, Diagonales, 42. 
Chailley,  Marcel (1953): Les grandes missions françaises en Afrique Occidentale, 

IFAM, Dakar.
Charles-Lavauzelle, Hugo (1904/2018): Le pays des Baoulés et sa pacification: d’après 

un rapport de l’état-major des troupes de l’Afrique Occidentale française, Hachette 
Livre BNF,  París.

Chaudenson, Robert (2004): La créolisation: Théorie, applications, implications, 
L’Harmattan, París.

Coseriu, Eugenio (1981): La socio y la etnolingüística. Sus fundamentos y sus 
tareas, Anuario de Letras. Lingüística y Filología, 19: 5-30. 

Dadi, Zirignon F. (2022): Les défis de la promotion et de l’introduction des langues 
maternelles dans l’enseignement en Côte d’Ivoire, Akofena, revue scientifique 
des sciences du langage, lettres, langues & communication, 2: 179-186. Disponible 
en: https://www.revue-akofena.com/wp-content/uploads/2022/12/
AKOFENA_HS_02_2022_MONOGRAPHIE.pdf

Dadié, Bernard (2003/1956): Climbié, Nouvelles Éditions Ivoiriennes, Abidjan.
Constitution de la Côte d’Ivoire (1960). Disponible en: https://mjp.univ-perp.fr/

constit/ci1960.htm 
Constitution de la Côte d’Ivoire (2000): LOI N°2000-513 DU 1er AOÛT 2000. 

Disponible en: https://www.unesco.org/education/edurights/media/
docs/ea778cb20fbdd7a77fe62ae0c85bbd87c0757abd.pdf 

Constitution de la Côte d’Ivoire (2016, 9 de noviembre): Journal Officiel de la 
République de la Côte d’Ivoire, 16: 129-144. Disponible en: https://faolex.fao.
org/docs/pdf/ivc160760.pdf 

Dago, Gérard L.; Koné, Amadou; Mlanhoro, Joseph. (1983): Anthologie de la 
littérature ivoirienne. Editions CEDA, Abidjan.



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 177

Dea, Lékpéa A.; Fousseny, Soro D. (2022): Les Associations D’entraide D’indigènes 
En Côte D’ivoire Coloniale. 1937-1960, International Journal of Scientific 
Research and Management (IJSRM), 10(10). 

Deherme, Georges (1908): L’Afrique occidentale française: action politique, action 
économique, action sociale. Librairie Blaud, París. Disponible en: https://
gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k166744b 

Delafosse, Maurice (1904): Vocabulaires comparatifs de plus de 60 langues ou dialectes 
parlés à la Côte d’Ivoire et dans les régions limitrophes, E. Leroux, París. Disponible 
en: https://archive.org/details/vocabulairescom00delagoog/page/n17/
mode/2up 

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (2004[1980]): Mil Mesetas. Capitalismo y 
esquizofrenia. T.G. Ripoll, Valencia.

Desalmand, Paul (1983): Histoire de l’éducation en Côte d’Ivoire. Des origines à la 
conférence de Brazzaville. Les éditions du CERAP, Abidjan. 

Djandué, Bi Drombé  (2019): Cohabitation et collaboration entre le nouchi et le 
langage SMS en Côte d’Ivoire, Nzassa, 1: 431-442.

Djandué, Bi Drombé  (2022). Le baoulé et le dioula dans le domaine de la restauration 
en Côte d’Ivoire. Disponible en: https://www.researchgate.net/
publication/362347506_LE_BAOULE_ET_LE_DIOULA_DANS_LE_
DOMAINE_DE_LA_RESTAURATION_EN_COTE_D’IVOIRE 

Djandué, Bi Drombé  y Assemien, Viviane E. A. (2022): El protagonismo de la mujer 
en la adquisición de la lengua materna: ¿mito o realidad? Djiboul, 5: 256-269.

Djandué, Bi Drombé ; Béira, Ehua M. M.; Ouabi, Épse (2023). Bosoȹɛ̌/Bola de fuego/
Boule de feu de Yaω Ngԑtǎ: la portée didactique d’une œuvre engagée, LIENS, 
nouvelle série, 14: 105-115.

Djandué, Bi Drombé   y Djadji, N’guetta E. N. (2022). Autotraducción y creación 
literaria en Bosoȹɛ /Bola de fuego/Boule de feu de Yaω Ngԑtǎ, Impossibilia. 
Revista Internacional de Estudios Literarios, 24: 134-159. 

Dozon, Jean-Pierre (1985): La Société bété, histoire d’une « ethnie » de Côte d’Ivoire, 
Karthala, París. 

Dozon, Jean-Pierre (2000): La Côte d’Ivoire entre démocratie, nationalisme et 
ethnonationalisme, Politique africaine, 2(78): 45-62.

Dresch Jean (1946): Des recommandations de Brazzaville à la Constitution de 
l’Union française, Politique étrangère, 2: 167-178. Disponible en: www.persee.
fr/doc/polit_0032-342x_1946_num_11_2_5454 

Duponchel, Laurent (1974): Le français en Côte d’Ivoire, au Dahomey et au Togo, ILA, 
Abidjan.

Fall, Malick (1967): La Plaie, Albin Michel, París. 
Fanon, Frantz (1961/2018): Los condenados de la tierra, Txalaparta, Navarra.
Fanon, Frantz (1952/2009): Piel negra, máscaras blancas. Akal, Madrid.
Gamble, Harry (2010):  La crise de l’enseignement en Afrique occidentale française 

(1944-1950), Histoire de l’éducation, 128: 129-162. 
Ganiage, Jean (1968): L’expansion coloniale de la France sous la Troisième République 

(1871-1914), Payot, París.



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112178

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

Gaulme, François (2001): L’«ivoirité», recette de guerre civile, Études, 394(3): 292-
304. 

Gawa, Franck (2014): Le coupé décalé en Côte d’Ivoire: Sens et enjeux d’un succès 
musical, African Sociological Review/Revue Africaine de Sociologie, 18 (1): 112-
126.

Guissou, Basile L. (2008): Réflexions d’un Burkinabè sur la crise en Côte d’Ivoire, 
en J-B. Ouédraogo; E. Sall (Eds.), Frontières de la citoyenneté et violence politique 
en Côte d’Ivoire, CODESRIA. Dakar: 63-77. 

Hardy, Georges (1917): Une conquête morale: L’enseignement en A.O.F, A. Colin, Paris. 
Disponible en: https://archive.org/details/uneconquetemoral00hard/
page/n7/mode/2up 

Hardy, Georges (1937): La politique coloniale et le partage de la terre aux xixe et xxe 
siècles, Éditions Albin Michel, París.

Houphouët-Boigny, Félix (1960, 7 de agosto): Déclaration d’indépendance de la Côte 
d’Ivoire. Perspective Monde. Outil pédagogique des grandes tendances 
mondiales depuis 1945. Disponible en: https://perspective.usherbrooke.ca/
bilan/servlet/BMDictionnaire/1999 

Houphouët-Boigny, Félix y Vautier, Paul (1994): Mes premiers combats: confidences 
recueillies par Patrice Vautier, Nouvelles Éditions Ivoiriennes, Abidjan.

Journal Officiel de la République de Cote d’Ivoire. Loi du 18 août 1977 no 77-
584 (1977, Lunes 21 de noviembre), 50 (número especial). Disponible en: 
http://65.52.131.71/bndgtcp/opac_css/daril/77-584.pdf 

Kadi, Germain-Arsène (2011): Un genre émergent en côte d’ivoire : la dualité de la 
représentation de l’immigration dans la musique zouglou, Revue de littérature 
comparée, 340: 389-400. 

Kadi, Germain-Arsène (2017): La recherche en littérature en Côte d’Ivoire depuis 
1965: état des lieux et perspectives, Revue de littérature comparée, 2 (362): 231-
249. 

Kipré, Pierre (2004): Congres de Bamako ou la Naissance de la RDA en 1946, 
L’Harmattan, París.

Ki-Zerbo, Joseph (1990): Educate or perish. Africa’s impass and prospects, UNICEF: 
Abidjan.

Koffi, Tougbo (2010). L’élément portugais dans les univers linguistique et onomastique 
du Golfe de Guinée: étude de cas. Tesis doctoral. Université Sorbonne Nouvelle-
Paris 3 & Université de Cocody/Abidjan. Disponible en: https://tel.
archivesouvertes.fr/tel-01355697/document  

Kola, Jean-François (2006): La littérature n’zassa: une lecture postcoloniale du 
roman ivoirien, Dalhousie French Studies, 74/75: 27-46. 

Konaté, Yaya (2016): Le dioula véhiculaire: Situation sociolinguistique en Côte 
d’Ivoire, Corela, 14 (1). Disponible en: https://journals.openedition.org/
corela/4586 

Koné, Amadou (2002[1980]): Le respect des morts, Éditions Hatier International, 
París. 

Koné, Amadou. (2015[1980]): Sous le pouvoir des blakoros I. Traites, JD Éditions. 
Abidjan.



 
José Manuel Maroto Blanco y Bi Drombé Djandué

Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112 179

Kourouma, Ahmadou (1970): Les Soleils des Indépendances. Seuil, París.
Kramer, Eli (2023): The Spiritual Exercise of Sankofa: Toward a Post-Colonial, 

Pluralistic, and Intercultural Philosophy, Eidos. A Journal for Philosophy of 
Culture, 7 (1): 1-5. DOI: 10.14394/eidos.jpc.2023.0001 

Kube, Sabine (2005): La francophonie vécue en Côte d’Ivoire, L’Harmattan, París. 
Lafage, Suzanne (1996): La Côte d’Ivoire, une appropiation national du français?, 

Cahier Ivoirien de Recherches Linguistiques, ILA, UNACI, Abidjan. 
Maroto Blanco, José Manuel (2026): Françafrique: una descolonización inacabada. 

Ediciones Sílex, Madrid.  
Maroto Blanco, José Manuel; Diallo, Karidjatou; Djandué, Bi D. (2022): Historia 

de unas letras Nzassa. Trayectoria de la literatura marfileña en lengua española. 
Ediciones del Serbal, Barcelona. 

Maroto Blanco, José Manuel; Diallo, Karidjatou; Djandué, Bi D.  (2024): La 
literatura marfileña en español. Una historia panafricana y anticolonial a 
través de un nuevo campo de estudio para el hispanismo, Transmodernity: 
Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso-Hispanic World, 11 (2): 161-
179.

Merle, Isabelle (2004): De la « légalisation » de la violence en contexte colonial. Le 
régime de l’indigénat en question, Politix, 17 (66): 137-162.

Mignolo, Walter (2007): La idea de América Latina. La herida colonial y la opción 
decolonial, Gedisa, Barcelona. 

Monney, Happy Rosalie L. (2012): Vers une évaluation du projet école intégrée 
(enseignement en langue vernaculaire) dans l’enseignement primaire en Côte 
d’Ivoire: une analyse des performances scolaires d’élèves ivoiriens. Tesis Doctoral. 
Université Aix-Marseille.

Mouralis, Bernard (1984): Littérature et développement: essai sur le statut, la fonction 
et la répresentation de la littérature négro-africaine d’expression française, Silex/
ACCT, París.

Mudimbe, Vincent Y. (1994): The idea Africa, Indiana University Press, London.
Niava, Pierre (1974, 21 de noviembre): De la griotique à l’ivoirité, Fraternité Matin.
Nkrumah, Kwame (2010/1963): África debe unirse, Bellaterra, Barcelona.
N’Guessan, J. Kouadio (2006), Le nouchi et les rapports dioula-français, Le français 

en Afrique. Revue des observatoires du français contemporain en Afrique, 21: 177-
191. Disponible en: https://www.shs-conferences.org/articles/shsconf/
pdf/2018/07/shsconf_cmlf2018_13002.pdf 

N’Guessan, J. Kouadio (2008): Le français en Côte d’Ivoire: de l’imposition 
à l’appropriation décomplexée d’une langue exogène», Documents pour 
l’histoire du français langue étrangère ou seconde, 40/41: 179-197

Osterhammel, Jürgen; Jansen, Jan C. (2019). Colonialismo. Historia, formas, efectos, 
Siglo XXI, Madrid.

Papy, Louis (1954). L’enseignement en Côte d’Ivoire, Cahiers Charles de Foucauld, 
número sur la Côte d’Ivoire (France), 35: 32-35.

Paulhiac, Henry (1905): Promenades lointaines. Sahara, Niger, Tombouctou, Touareg, 
Plon-Nourrit, París. Disponible en: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
bpt6k1038807.image 



Vegueta, 26 (1), 2026, 153-180. eISSN: 2341-1112180

Sankofa: de la deconstrucción colonial a la reconstrucción sociocultural...

Pleven, René (1944): Discurso pronunciado por el Comisario de las Colonias en la sesión 
pública de cierra de la Conférence Africaine Française del 8 de febrero de 1944. 
Disponible en: https://www.cvce.eu/en/obj/closing_address_by_rene_
pleven_at_the_brazzaville_conference_8_february_1944-en-14366774-3521-
44f5-a986-0ea516edfcc0.html 

Portail Officiel du Gouvernement de Cote d’Ivoire (2022, 5 de septiembre): 
Alphabétisation en Côte d’Ivoire: des résultats encourageants. Disponible en: 
https://www.gouv.ci/_actualite-article.php?recordID=13966

Reader, John (1998): Africa: A Biography of the Continent, Penguin Books, Londres.
Riesz, Janos (2007): De la littérature coloniale à la littérature africaine. Prétextes-

Contextes-Intertextes, Karthala, París. 
Sengat-Kuo, François (1955): La France fait son examen de conscience ou «le 

Fédéralisme sauvera-t-il l’Union Française»?» Présence Africaine, 3: 86-95. 
Sosso, Leonard (1984): L’enseignement en Côte d’Ivoire depuis les origines jusqu’en 

1954, tome I, Abidjan. 
Temple, Chistel N. (2010): The Emergence of Sankofa Practice in the United States, 

Journal of Black Studies, 41(1): 138-139.
Toppé, Gilbert (2018): Le nouchi dans les médias en Côte d’Ivoire, Sciences, Langage 

et Communication, 1(1): 1-17.
Turcotte, Denis (1981): La Politique linguistique en Afrique francophone. Une étude 

comparative de la Côte d’Ivoire et de Madagascar, Les Presses de l’Université 
Laval, Québec.

Ugarte, Xus (2012): Parler petit nègre: una pincelada fraseológica y léxica de la 
visión de la lengua del otro, Paremia, 21: 141-150.

Yago, Zakaria (2014): Les choix de la Côte d’Ivoire en matière de politique 
Linguistique, Revue Africaine d’Anthropologie, Nyansa-Pô, 17: 163-175.

Yao, Koffi (2013): «El nouchi: ¿argot, pidgin o criollo?, Estudios de Asia y África, 
XLVIII (2): 537-556. Disponible en: https://estudiosdeasiayafrica.colmex.
mx/index.php/eaa/article/view/2114/2112.  




	1-VEG_2026_1_PORTADA
	2_VEG_2026_1_PORTADILLA_NUMERO
	3-VEG_2026_1_CREDITOS
	4-VEG_2026_1_SUMARIO_DEFINITIVO_IVAN
	VEG_2026_1_01z_PORTADILLA_DOSSIER
	VEG_2026_1_08 MAROTO
	VEG_2026_1_Z_CONTRAPORTADA_FINAL



