Veguela

Volumen Ndmero 1. Ao 2026 - eISSN: 2341-1112

ULPGC
Universidad de
Las Palmas de
Gran Canaria



uela

ANUARIO DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Veg

ISSN: 1133-598X
elSSN: 2341-1112

Vol. 26, N°1
(2026)

Universidad de
Las Palmas de
Gran Canaria



Vol. 26 Ntm. 1 » 2026 » D.L.: GC1206-1214

ISSN: 1133-598X « eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

ANUARIO DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Veg

Vegueta: Anuario de la Facultad de Geografia e Historia (ISSN: 1133-598X; eISSN: 2341-112) es una revista
cientifica, editada por la Facultad de Geografia e Historia de la Universidad de Las Palmas de Gran Canaria
(Espafa). Se publica anualmente desde 1992 y es una revista interdisciplinar que acepta trabajos de
investigacion originales e inéditos en cualquiera de las lenguas habituales en el d&mbito académico, sobre
Historia, Geografia e Historia del Arte, una vez superan un proceso de evaluacion andénimo por expertos
anonimos (sistema de doble ciego). La revista se divide en tres secciones: Dossier, Estudios y Resefas. La
seccion Dossier estd abierta a la publicacion de temas monograficos, necesariamente interdisciplinares,
coordinados y revisados por un especialista en la materia. La seccion Estudios publica trabajos de investigacion
originales e inéditos enviados a la revista, una vez superan el proceso de evaluacion andénimo por expertos
externos. Finalmente, la seccion Resefias publica recensiones criticas de monografias significativas en el &mbito
tematico de la revista.

Vegueta esta indexada en Web of Science (Emerging Sources Citation Index), SCOPUS, European Reference
Index for Humanities & Social Sciences (ERIH PLUS), REDIB, Google Scholar Metrics y Latindex, asi como
en directorios de revistas como Dialnet, DICE, RESH y MIAR. Vegueta es Q2 en Historia (SJR 2024) y Q3 en
Geografia, Planificacion y Desarrollo (SJR 2024). Ademas, posee una categoria B en la Clasificacion Integrada
de Revistas Cientificas (CIRC) y ha renovado en 2025 el Sello de Calidad FECYT, junto con la Mencion de
Buenas Practicas Editoriales en Igualdad de Género.

Vegueta: Anuario de la Facultad de Geografia e Historia (ISSN: 1133-598X; eISSN: 2341-112) is a peer-
reviewed journal edited by the Faculty of Geography and History of the University of Las Palmas de Gran
Canaria. Vegueta has been published yearly since 1992. The main objective of this journal is to contribute to
knowledge dissemination amongst researchers in the fields of History, Geography and History of Art. Vegueta
includes original and unpublished research papers within the area of Humanities. To be considered for
publication, the contributions must be written in any of the main scientific languages and go through a “double-
blind” peer-reviewed process. The journal is divided into three sections: Monograph Section, Miscellanea and
Reviews. The Monograph Section is open to monographic topics complying with the prerequisite of being
interdisciplinary. This section is coordinated and reviewed by a research specialist in the field. The Miscellanea
Section publishes original and previously unreleased contributions, after going through a “double-blind” peer-
reviewed process. Finally, the Reviews Section is open to works about relevant books dealing with the major
topics of the journal.

Vegueta is indexed in Web of Science (Emerging Sources Citation Index), SCOPUS, the European Reference
Index for the Humanities & Social Sciences (ERIH PLUS), REDIB, Google Scholar Metrics, and Latindex, as
well as in journal directories such as Dialnet, DICE, RESH, and MIAR. Vegueta is ranked Q2 in History (SJR
2024) and Q3 in Geography, Planning and Development (SJR 2024). In addition, it holds a Category B rating
in the Integrated Classification of Scientific Journals (CIRC) and renewed in 2025 the FECYT Seal of Quality,
together with the Mention for Good Editorial Practices in Gender Equality.

Web of
Science NCOYN 1S 3
Group i & | EE—%IE'

EMERGING SOURCES CITATION INDEX

Correspondencia / Mailing Address: Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografia e Historia, Universidad de
Las Palmas de Gran Canaria, Facultad de Geografia e Historia, Pza. de la Constitucion, s/n. E-35004 Las Palmas
de Gran Canaria. Espafia. Teléfono: (+34) 928458920. Correo: revistavegueta@ulpgc.es Web:
http://revistavegueta.ulpgc.es/ojs. DOI: https://doi.org/10.51349/veg



Vol. 26 Ntm. 1 » 2026 » D.L.: GC1206-1214

ISSN: 1133-598X « eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

ANUARIO DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Veg

EQUIPO EDITORIAL / EDITORIAL BOARD

Direcciéon / Editor in Chief Edicién / Edition

Israel Campos Méndez (ULPGC, Espafia) Facultad de Geografia e Historia de la Universidad de
Las Palmas de Gran Canaria

Secretaria / Deputy Editor in Chief

Maria Luisa Monteiro Quintana (ULPGC, Espaiia) Colaboracion / Collaboration

Departamento de Ciencias Histéricas (ULPGC)
Consejo de Redaccién / Editorial Board Departamento de Geografia (ULPGC)
Juan Manuel Bello Ledon (U. de La Laguna, Espaiia)
Ricardo Del Molino Garcia (U. Externado, Disefio y Maquetacion / Design & Layout
Colombia) Margullia — Cultura Digital

Marta Garcia Cabrera (ULPGC, Espaiia)

Maria Gomez Martin (U. de Cadiz, Espafia)

Pablo Martinez Riquelme (U. de la Frontera, Chile)
Dulce Pimentel, (U. Nova de Lisboa, Portugal)
Carlos Piriz Gonzélez (U. de Cadiz)

Maria Antonietta Russo (U. de Palermo, Italia)
Jonathan Alberto Santana Cabrera (ULPGC, Espaiia)
Aaron Moisés Santana Cordero (U. de Salamanca,
Espafia)

Olatz Villanueva Zubizarreta (U. de Valladolid,
Espafia)

Consejo Asesor / Advisory Board

Manuel Ramoén Gonzalez Herrera (U. Autonoma de
Ciudad Juarez, México)

Carmen Gaitan Salinas (Instituto de Historia del CSIC,
Espatfia)

Maria Esther Chavez Alvarez (U. de La Laguna,
Espafia)

Elisa Guerra Doce (U. de Valladolid, Espafia)
Gabriele Archetti (U. Cattolica del Sacro Cuore
Brescia, Italia)

Claudio Azzara (U. degli Studi di Salerno, Italia)
Elena Catalan Martinez (U. Pais Vasco, Espaiia)
Luisa Maria Mufioz Abeledo (U. Santiago de
Compostela, Espafia)

Maria Gabriela Huidobro (U. Andrés Bello, Chile)
Renata Senna Garraffoni (U. Federal do Parand,
Brasil)

Gloria Espigado Tocino (U. de Cadiz, Espafia)
Edgardo Garrido Pérez (Estacion Cientifica de
COIBA AIP, Panama)

Carlos Pereira da Silva (U. Nova de Lisboa, Portugal)
Maria José Lopez Pozo (Loyola University, EEUU)

© 2026 ULPGC. Los originales de los textos publicados en la revista Vegueta, edicion impresa y electronica,
son propiedad de la Universidad de Las Palmas de Gran Canaria y se encuentra en acceso abierto, distribuidos
bajo los términos de la licencia Creative Commons Atribuciéon-NoComercial-SinDerivar (by-nc-sd) Spain 3.0,
siendo necesario citar la procedencia en cualquier reproduccion parcial o total del contenido.



Vol. 26 Num. 1 « 2026 « D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X ¢ eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veg

Periodicidad: Semestral

ANUARIO DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Veg

SUMARIO / SUMMARY

Osituario / OBITUARY

Juan ManueL Santana Perez. Alberto Anaya Hernandez (1946-2025). Cautivo de la Historia / Luis
Alberto Anaya Hernandez (1945-2025). Captive of History 9-11

Dossier: Estudios Africanos, Enfoques multidisciplinares desde las Humanidades y las Ciencias
Sociales / African Studies, Multidisciplinary Approaches from the Humanities and Social
Sciences

Danier Casticro Hiparco: Introduccion al dossier Estudios Africanos. Enfoques multidisciplinares
desde las humanidades y las ciencias sociales 15-18

Ersa AmvE Gonzarez*, Arrrepo Dos Santos Soares: La didspora africana como reflejo y sujeto
transformador de las relaciones internacionales, a partir del concepto de sankofa / The African

diaspora as a reflection and transformative subject of international relations, based on the concept
of sankofa 19-43

Atrta Brepoumou ALBERT AMoakoN: La Didspora ecuatoguineana en la Comunidad de Madrid:
Analisis de los movimientos migratorios y la situacion actual / The Equatorial Guinean Diaspora in
the Community of Madrid: Analysis of migratory movements and the current situation 45-67

Saa Bavo: Art, Memory, and Recollection in Ousmane Sembene’s Historiographic Film Emitai
(1971) / Arte, memoria y recuerdo en la pelicula historiogradfica Emitai (1971) de Ousmane Sembene
69-95

AnceLEs Jurapo Quintana: Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos: el caso de
la desnudez publica en Costa de Marfil/ Women's strategies of dissidence in African contexts: the
case of public nudity in Cote d'Ivoire 97-126

Dacaun GwenNaEL GautierR Komenan: Realineamiento Geopolitico en el Sahel occidental: Causas y
caracteristicas (2002-2025)/ Geopolitical realignment in the western Sahel: Causes and
characteristics (2002-2025) 127-152

Jost MaNUuEL Maroto Branco*, Dianput Br DromBet: Sankofa: de la deconstruccion colonial a la
reconstruccion sociocultural a través de las lenguas en Costa de Marfil / Sankofa: from colonial
deconstruction to sociocultural reconstruction through languages in Ivory Coast 153-180

OrioL Puic Cepero: A climate of migration in the Sahel: between mobility and immobility / Un clima
de migracion en el Sahel: entre la movilidad y la inmovilidad 181-202



Vol. 26 Num. 1 « 2026 « D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X ¢ eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veg

Periodicidad: Semestral

ANUARIO DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Veg

Estupios / STupiEs

Jose ANTONIO BARrRA MARTINEZ*, FrANCISCO Jost MORALES YAGo, MaRria Luisa pDE LAzaArRo TORRES:
Consecuencias para el desarrollo local y territorial de las epidemias de Ebola en Africa/
Consequences for Local and Territorial Development of the Ebola Epidemics in Africa 205-230

ApriAN CALONGE MiraNDA: Ejemplos de coroplastia de culto doméstico procedentes del complejo
alfarero de Tritium Magallum (Tricio, La Rioja) / Examples of domestic cult coroplasty from the
Tritium Magallum pottery complex (Tricio, La Rioja) 231-253

Roque HipaLGo ALvarez*, CarMEN MorentE Muroz, Jurio Pirez Serrano: Identificacion de las clases
propietarias de Granada mediante su cédula personal en 1926/ Identification of the owning class
through their personal ID card: case study of Granada in 1926 255-285

BELEN Garcia MaLagon: Los planes de gestion como instrumentos de conservacion patrimonial: el
caso de la ciudad de Avila y su implantacion / Management plans as heritage conservation
instruments. The Case of the City of Avila and Its Implementation 287-315

Enrico Giorbano: El establecimiento del Movimiento Federalista Europeo en Espafia. Un caso de
estudio sobre oposicion antifranquista y representatividad politica y territorial en Europa (1971-
1976) / The establishment of the European Federalist Movement in Spain. A case study of anti-
Franco opposition and political and territorial representation in Europe (1971-1976) 317-338

CaroLina HEenriQues Perelra: Espacios de «acogida» de refugiados durante la Segunda Guerra
Mundial: los campos de internamiento franceses y espafioles y las «residencias fijas» portuguesas /
Refugee «reception» spaces during the Second World War: French and Spanish internment camps
and Portuguese «fixed residences» 339-357

EvrisaBetH MENOR NaTaL: Las inscripciones funerarias del yacimiento de la Mezquita «La Mezquita»
(Cadalso de los Vidrios, Madrid) / The funerary inscriptions of the «La Mezquita» Archaeological
Site (Cadalso de los Vidrios, Madrid) 359-388

Mariano MonGe SuArez: Teratopolitica, monstruos y portentos: una perspectiva biohistorica, 1767-
1820/ Teratopolitics, monsters and portents: a biohistorical perspective, 1767-1820 389-414

Jost Luis Moreno-Perez: Estrategias diplomadticas y sombras de inteligencia: las relaciones
internacionales de las organizaciones estudiantiles espafiolas durante la Guerra Fria Cultural (1945-
1969)/ Diplomatic strategies and intelligence shadows: international relations of Spanish student
organizations during the Cultural Cold War (1945-1969) 415-443

Francisco MaNUEL Pastor GarriGues: No habra guerra del Rif. El bloqueo de las guarniciones
espafiolas de Alhucemas y Vélez de la Gomera (1899-1900) / There will be no Rif war. The blockade
of the Spanish garrisons of Alhucemas and Vélez de la Gomera (1899-1900) 445-472



Vol. 26 Num. 1 « 2026 « D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X ¢ eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veg

Periodicidad: Semestral

ANUARIO DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Veg

Danier Pirez Estéviez: Cooperacion entre museos desde un enfoque decolonial. La Sociedad
Cientifica El Museo Canario y el Muséum national d’Histoire naturelle / Musée de 1'Homme de
Paris / Cooperation between museums from a decolonial perspective. The Scientific Society El Museo
Canario and the Muséum national d’Histoire naturelle / Musée de |"Homme of Paris 473-504

Jost Luis Puya Lucena: «Si no es también tratando mal de palabra y obra». Rosa del Bechio Verme
ante la Real Justicia y los negocios familiares / «But it is also by treatring badly of word and deedy.
Rosa del Bechio Verme before the Royal Justice and family businesses 505-518

JorGe Ramon Ros: El Pueblo y la amenaza del bloqueo urbano: los levantamientos valencianos contra
el impuesto de consumos en 1887 / The people and the threat of urban blockade: the Valencian
uprisings against consumption tax in 1887 519-543

AntoNIO SANCHEZ GonzALEz: Imaginando el desaparecido Archivo del marquesado de Ayamonte 500
afos después / Imagining the now lost Archives of the Marquisate of Ayamonte 500 years afterwards
545-583

RESENAS / REVIEWS

FernanDo Bruquetas pe Castro: Gerardo Mufioz Lorente, Historia del Sahara Espariol. De la
colonizacion al abandono (1884-1976). Editorial Almuzara, Cérdoba, 2024; 717 pags. ISBN 978-84-
10520-39-4 587-590

Danier Casticco Hipargo: Jesus Mirds Araujo, Nuria. Rodriguez-Martin (eds.), Economic History of
the European Energy Industry, Routledge Explorations in Economic History, Routledge, London,
2025, 216 pags. ISBN: 978-1-032-55034-3 591-595

Maria CArRrRION LonGareLa: Miguel Tain Guzman y Patricia Fra Lopez (eds.), Georgiana Goddard
King y The Way of Saint James (1920), Akal, Madrid, 2024, 444 pags. ISBN: 978-84-460-5549-5
597-603

CatHeErRINE Munoz: Mirella Romero Recio, (ed.), Pompeii in the Visual and Performing Arts: Its
Reception in Spain and Latin America. (IMAGINES-Classical Receptions in the Visual and
Performing Arts). Bloomsbury Academic, London, 2023, 256 pags. ISBN 9781350277885 605-608

Navra Ptrez HernANDEz: Antonio Becerra Bolafios, Mds alla del vuelva usted mariana. La
administracion publica en la literatura espariola, S. XVI-S. XIX (Florilegio). ULPGC Ediciones.
Coleccion Manuel Velazquez Cabrera, n.° 3, Las Palmas de G.C., 2023, 154 pags. ISBN 978-84-
9042-513-8. Antonio Becerra Bolafios, ;Qué administracion tendria yo si me dejaran! La
administracion publica en la literatura espaniola (1839-1939) (Florilegio). ULPGC Ediciones.
Coleccion Manuel Velazquez Cabrera, no 4, Las Palmas de G.C., 344 pags. ISBN 978-84-9042-555-
8 609-611



Vol. 26 Num. 1 « 2026 « D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X ¢ eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veg

Periodicidad: Semestral

ANUARIO DE LA FACULTAD DE GEOGRAFIA E HISTORIA

Veg

Leonor Zozavya-Montes: Rocio Postigo Ruiz, Notariado publico en Sevilla en la primera mitad del
siglo XV. Ediciones Trea (col. Piedras angulares), Gijon, 2023, 236 pags. ISBN: 978-84-19823-16-8
613-617

Estadisticas 2025 / Statistics 2025 619-620



Estudios / Studies




Vegqueta. Anuario de la Facultad de Geografia e Historia
26 (1), 2026, 389-414

eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veq.2026.1.17

Teratopolitica, monstruos y portentos:
Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

Teratopolitics, Monsters And Portents:
A Biohistorical Perspective, 1767-1820

Mariano Monge Judrez
Universidad de Murcia
https:/ /orcid.org/0000-0002-5832-1638
mongejuarez@um.es

Recibido: 16/12/2024; Revisado: 17/03/2025; Aceptado: 22/05/2025

Resumen

El presente articulo plantea un punto de partida para el andlisis de la teratologia desde una 6tica
biohistérica y, por tanto, biopolitica, en el momento de la transicion de dos paradigmas: el de la
Ilustracion del siglo xvin y el del Romanticismo, durante los primeros afios del siglo xix. Nuestra
intencion es afrontar el problema del monstruo como portento social, econémico y politico desde los
anclajes estéticos del Renacimiento, la ruptura que supone el Barroco y las dimensiones escénicas y
obscénicas que adquiere como solucién en cuanto conflicto cultural, religioso y cientifico del hecho
monstruoso.

Palabras clave: Biopolitica; Teratologia; Biohistoria; Marginacion social; Monstruos humanos.

Abstract

This article attempts propose a starting point for the analysis of teratology from a biohistorical and,
therefore, biopolitical perspective, at the time of the transition of two paradigms: that of the 18th
century Enlightenment and that of Romanticism, during the first years of the 19th century. Our aim
attempts to confront the problem of the monster as a social, economic and political portent from the
aesthetic anchors of the Renaissance, the rupture represented by the Baroque and the scenic and
obscene dimensions that it acquires as a solution in terms of cultural, religious and scientific conflict
of the monstrous fact.

Keywords: Bipolitics; Teratology; Biohistory; Social marginalization; human monsters.

Copyright: © 2026 ULPGC. Este es un articulo de acceso abierto distribuido bajo los términos
de la licencia Creative Commons Atribuciéon-NoComercial-SinDerivar (by-nc-nd) Spain 3.0.

389



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

1. INTRODUCCION

La naturaleza del monstruo humano, objeto de estudio de la teratologia,
ha despertado asombro, miedo e interés cientifico durante siglos. Su origen ha
causado interpretaciones religiosas, esotéricas y cientificas. El monstruo siempre
ha producido, en todas las culturas, una especial fascinacién, desde el poema
de Gilgamesh y el monstruo Humbaba, que guardaba el Bosque de los Cedros,
pasando por el concepto feras griego, referido a lo portentoso, hasta hoy, tiempos
de transhumanismo. Quiza debido al peso de esta tradicién, la idea de monstruo
sea tan diversa, por ello requiere ser clasificada en diferentes categorias: la
primera se encuentra inserta en la mitologfa' y la ficcién, propio de la Antigiiedad
y la Edad Media; la segunda alude al monstruo como anomalia de la naturaleza,
cuya reconceptualizaciéon comienza en la literatura de ambicién cientifica en el
Renacimiento, tal es el caso de la obra de Ambroise Paré, Monstruos y prodigios,
publicada en 1575, por otra parte, el monstruo también ha sido el Estado para
Hobbes y para la reaccién de las primeras décadas del novecientos, el monstruo
se encarnaba en los desastres de la Revolucion. Asi la Gaceta de Madrid y otras
publicaciones equivalentes se refieren, en el ambito politico, por ejemplo, a
Napoleén. Esta linea sinuosa desemboca en el positivismo del siglo xix —del que
nos ocupamos en este articulo-; y, por dltimo, la tercera entiende el monstruo
en calidad de metdfora del mal, caracteristica de la contemporaneidad, en
cuanto asesino, violador o incluso dictador. A su vez, a esta diversidad hemos
de sumar las diferentes ciencias que tienen por objeto el estudio del monstruo:
tanto la Filosoffa, la Medicina, la Biologfa, la Antropologia, o el Arte, como la
Historia lo tratan desde su punto de vista, aunque todas confluyen en el problema
de las anomalias estigmatizantes, de algin modo, formas de «otredad» y sus
consecuencias.

El objeto de estudio de este articulo se ocupa de la segunda categoria,
el monstruo en calidad de anomalia de la naturaleza, a través de ocho casos
publicados en distintos medios, asi como de su dimensién escénica: exhibicién en
tabernas o musealizacion, durante el periodo comprendido entre 1767 y 1820, que
corresponde a una coyuntura de tiempo marcada por la aparicién de dos tratados
cientificos que pretenden analizar la naturaleza de estas graves deformaciones:
el primero, el ensayo de Albretch von Haller, De monstris, editado en Gotinga, en
1751, y el segundo, ya desde una perspectiva plenamente positivista, Philosophie
anatomique des monstruosités humaines, de Etienne Geoffroy Saint-Hilaire,
publicado en Paris, en 1822.

Mas, el problema de la definicién es el primer paso. Hacia 1790, Kant, en
su Critica del juicio, nos aporta una definicién desde el campo de la ontologia:
«el monstruo es un objeto que por su magnitud niega el fin que constituye su
propio concepto» (ESTEBAN SANCHEZ, 1994: 332). Esta especie de aporia muestra
el dificil camino de la definicién del concepto monstruo, pero, sin intencién
de abrir un debate conceptual en torno a la idea de monstruo, deformidad o

1 En Espafia, destaca la obra de Antonio Castilla de Lucas (1898-1972) en la segunda mitad del siglo xx.

390 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

desviacién anatémica [biolégica], que sin duda seria un tema suficiente en si para
un trabajo monogréfico, nuestro punto de partida, como acabamos de comprobar
tras el ejemplo de Kant, ha de ser la controversia sobre la definicién. Hacia
1820, para el citado Geoffroy Saint-Hilaire, fundador de la teratologia cientifica,
«las Monstruosidades son anomalias muy complejas, muy graves, que hacen
imposible o dificil el cumplimiento de una o varias funciones, o producen en los
individuos a quienes afectan una conformacién viciosa muy diferente de la que
presenta ordinariamente su especie; por ejemplo, la ectromelia® o la ciclopia».?
(CANGUILHEM, 1971: 98).

Ahora bien, si nos aproximamos al significado etimolégico, entendemos por
«monstruo» «lo que se muestra», incluso «aquello que revela» (CoHeN, 1996: 4),
luego nos encontramos ante un problema visual, incluso escénico, susceptible de
producir alteraciones en el orden cotidiano de la convivencia, que se presenta
como «antitesis del orden social» (MIRANDA y VALLEJO, 2023: 13), ya que el monstruo
significa la introduccién de una desviacion en el curso de la vida, la familia y/o
la sociedad, de un «otro» que procede del interior anémalo y misterioso de la
naturaleza y que puede alterar la norma cultural: econémica, politica, social,
religiosa. Ya desde otra 6ptica, es valiosa la tipologia que presenta Flores de la Flor:
monstruos son aquellos «carentes de brazos o piernas o de ambos», «monstruos
bicorpéreos y bicipites», «gigantes y enanos» y «hermafroditas y cambios de
sexo» (2012: 93-100).

Por otra parte, hemos de atender a la etimologia griega, que ha producido la
palabra teratologia, en donde teras procede del campo semantico de los prodigioso
y divino, como, por ejemplo, la palabra teratoskopos, que significa intérprete
de los presagios (Orsanic, 2017: 15). Otra condicién elemental del monstruo es
«que en su ser se da una coniunctio elementorum, una conjuncién de elementos.
Elementos heterogéneos en la mayor parte de las ocasiones, pero también con
otros francamente contrapuestos, en donde llega a haber una conciliacién
de contrarios», lo cual refuerza esa idea de caos, escindalo y amenaza social
(SaNTIESTEBAN, 2000: 98-99) 0, como relata Morana, desde la 6ptica biopolitica, que
nos interesa especialmente, «lo monstruoso se asimila a una violacién inaceptable
del orden existente, a la imposicién de un trastorno simbdlico que afecta las
bases mismas de la sociedad, que se siente no solo amenazada fisicamente sino
violentada en sus principios y valores» (2017: 239).

También conviene tener en cuenta la definicion de Esteban Sanchez, que
matiza las palabras del diccionario: «lo monstruoso seria la cualidad que es contra
el «orden natural» y la monstruosidad, «un desorden grave de la proporcién
natural», de modo que se define en funcién de la norma (1994: 314), siendo «la

2 Se trata de «una malformacién congénita letal [también conocida como sirenomelia o sindrome de
la sirena] extremadamente rara descrita desde mediados del siglo xix. Se caracteriza por la fusion
completa o parcial de los miembros inferiores causada por un defecto del blastema caudal axial
posterior en la cuarta semana del desarrollo embrionario» (ToLEDO-LicourT, TELLEZ-GARCIA Y LICOURT-
OftERO, 2021).

3 Se trata de «una malformacién congénita incompatible con la vida, caracterizada por la presencia
de un ojo en posicion central, secundaria a holoprosenfalia alobar, de etiologia heterogénea, con uan
prevalencia de 1-3 en 100.000 nacidos.» (SALDARRIAGAe al., 2007: 71)

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 391



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

norma» una cuestién, en este caso, meramente estadistica. El problema es que
«las divergencias de la norma se dividen mas fraccionadamente, dando lugar
a la apariciéon de las nociones: desviacién, variacién, aberracién, anomalia y
monstruosidad» (Porov, 2000: 36), que producen un asombro funesto para
cualquier observador. A su vez, la vertiente antropoldgica de la «otredad», es
decir, «el concepto de monstruo, asociado al Otro, al que no es como nosotros
—que nos autoconstituimos en el canon de normalidad—, y cubre un campo
suficientemente ambiguo como para justificar cualquier conducta que, en un
momento dado, se considere alejada de las costumbres» (PEREz HERRANZ, 2008, p. 6).
Por dltimo, es necesario tener en cuenta las tipologias de estigmas segtin Ervin
Goffman, en las que el monstruo se ubica entre las «aberraciones del cuerpo», que
fundan una identidad, la identidad del monstruo (GorrmaN, 2003: 14). Hoy, la
teratologia, ya una palabra en desuso, se reduce al estudio de las malformaciones
en el embrién o el feto humano y es una parte de la embriologia.

1.1. Marco tedrico y metodologia

Dada la diversidad de definiciones que hemos visto, es evidente que
cuando nos acercamos al problema de la teratologia, hemos de hacerlo desde
una historia amplia y permeable, antropolégica (y biolégica), con implicaciones
biopoliticas, que llamamos biohistoria, y, aunque la medicina ha sido la ciencia
que ha reclamado el estudio del monstruo como uno de sus campos privativos,
sobre todo durante el siglo xvi, xix y principios del siglo xx* (LOPEz SANCHEZ,
2009), desde nuestro punto de vista, es la historia, en concreto esa biohistoria a la
que nos referimos, la disciplina que mejor se adapta a los diferentes contextos y
andlisis del monstruo.

Por tanto, desde este criterio biohistérico, proponemos la siguiente hipétesis
de trabajo: el choque cultural y emocional que produce la existencia del monstruo
(anomalia de la naturaleza), sobreviva o no tras el parto, implica una respuesta
social que sittia dicha anomalia bioldgica en el territorio de la escenificacion. Esta
exhibicién del monstruo se materializard en espacios cientificos (museos), pero
también en espacios ladicos (circos, tabernas), ambas estrategias biopoliticas
responden a una forma disciplinaria de controlar y, a la misma vez, separar dicha
desviacion de la naturaleza, de modo que no suponga conflictos en la convivencia
social. Asi, en esta sociedad, de transicién entre el Antiguo Régimen y la
contempordnea, carente de toda nocién de derecho humano, sera el simulacro, la
estigmatizacion, la escenificacién y musealizacion la forma catartica de asimilar la
monstruosidad y su identidad.

Para proceder a su demostracién o refutaciéon, exponemos los siguientes
objetivos: conocer de forma sintética las diferentes definiciones y teorfas en torno
al monstruo que han intervenido en su construccién social histérica desde el
Humanismoy la llustracién; analizar las fuentes primarias propuestas (ocho casos)

4 Aunque hasta que no se descubran los mecanismos internos del ADN, ya bien avanzado el siglo xx,
no se conocera el verdadero origen de las malformaciones que dan lugar a estos «portentos».

392 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

desde la critica a los discursos dominantes en la coyuntura del final del Antiguo
Régimen y el principio de la contemporaneidad en Espafia y su entorno colonial
y geografico (1767-1820); plantear un modelo biopolitico de interpretacién de la
anomalia anatémica como elemento de amenaza social, pero también en cuanto
objeto de escenificacién y musealizacién; formular una serie de conclusiones que
ayuden a comprender el periodo de transiciéon hacia una diferente concepcion
del cuerpo, y sus anomalias en el nuevo contexto cientifico (nueva medicina de la
anatomia y la fisiologia), econémico (capitalismo) y politico (liberalismo).

Desde la éptica de la literatura epistemolégica, sin duda, la obra de Foucault
es decisiva si pretendemos abordar cualquier tema relacionado con las formas
de marginacion y el poder, en cambio, si nos referimos al concepto monstruo en
si, en cuanto sujeto estigmatizado por la deformidad fisica y sus consecuencias,
la obra del filésofo francés no nos parece suficiente porque su sistema deriva
hacia aspectos psiquidtricos, raciales, sexuales, penales y/o criminales. Mientras
el monstruo sera, simplemente, una anomalia anatémica que despierta asombro,
interés cientifico, escandalo y/o piedad (FoucauLt, 2007:107). Aun asi, el modelo
foucaultiano resulta imprescindible; su fundamento es el andlisis critico del
Estado, del discurso médico (psiquiatrico), cientifico y de la sociedad frente a la
desviacion, de ahi que, en parte, su orientacién y terminologia tenga que estar
necesariamente presente en este articulo. También en este sentido nos hemos
servido de la obra, ya clésica, de Berger y Luckmann, La construccion social de la
realidad, para abordar el problema de la marginacién y lo diferente, sobre todo
debido a la dimension de lo anémalo. Asimismo, Ervin Goffman, a través de
su obra Estigma. La identidad deteriorada, nos ha ayudado a interpretar la forma
de afrontar el problema social e histérico del estigma, las estigmatizaciones y la
identidad estigmatizada.

En consecuencia, el marco teérico en el que pretendemos plantear y desarrollar
el presente articulo es, como deciamos, la biohistoria y la historia social por medio
de un modelo biopolitico de interpretacién, pues

[...] la categoria de monstruo es una nocién propia de la biopolitica, ya que
interviene tanto en las versiones negativas de la biopolitica, como en sus versiones
afirmativas [...] el monstruo representaria al sujeto deshumanizado producido por
los mecanismos de exclusién, ejemplo extremo de lo cual serian los recluidos [...]
(BaLza, 2013: 29)

Esta forma de hacer, en la que los aspectos materiales (biologia, economia,
ecologia, naturaleza...) determinan originariamente las cuestiones culturales e
ideoldgicas de una sociedad (mentalidad colectiva), nos permite un planteamiento
deconstructivo de los fendémenos teratolégicos. Ergo, consideramos que, para
tratar el objeto-problema del que nos vamos a ocupar, todo lo relacionado con la
vida (bios) es fundamental, por ello, como deciamos més arriba, nuestro punto de
partida se enmarca en el campo de la biohistoria: un estudio del pasado a través
de los elementos intimamente relacionados con el binomio vida-sociedad y ser-
humano-biolégico frente a ser-humano-social (politico). Como advierte Roberto

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 393



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

Esposito, la vida desde lo biolégico ha constituido un «marco material» para la
historia (2006, p. 7), ya que ambas formas de «comportamiento», el biolégico y el
social, nos introducen en la vieja dialéctica naturaleza-cultura, y son responsables
de una infinita controversia desde Aristételes, precisamente el primero que
abord6 la monstruosidad con pretensiones cientificas (o al menos no mitolégicas)
(Perez HERRANZ, 2008: 5), hasta las tltimas teorias sobre la post-humanidad. Como
advierte Vasquez Rocca:

El campo de aparicién del monstruo, por lo tanto, es un dominio al que puede
calificarse de juridico, biolégico y plastico. La figura de un ser mitad hombre mitad
bestia (privilegiada sobre todo en la Edad Media), las individualidades dobles
(valorizadas sobre todo en el Renacimiento), los hermafroditas (que suscitaron
tantos problemas en los siglos xvii y xvii) representan bien histéricamente las
figuras arquetipicas de esa doble infraccion. (2012: 411)

Es precisamente esta suerte de bio-materialismo la que nos permite estudiar
el choque que produce la existencia del monstruo humano con respecto al aparato
econdmico, politico, cientifico, médico y, finalmente, ético y religioso (cultural),
observable en la Gaceta de Madrid, organismo oficial que reproduce el pensamiento
dominante entre 1767 y 1820, fechas que nos sitta en la transicién entre dos
paradigmas: la [lustracion y el Romanticismo, espacio de cambio entre el Antiguo
Régimen (tardo-feudalismo) y el Liberalismo (proto-capitalismo), en el que
consideramos que el Estado y sus entramados de poder (oligarquias, ideologia,
ciencia, religién) produce nuevas formas de asumir y controlar la sociedad.
Denominamos biopolitica a esta nueva forma de ejercer el poder [CASTRILLON
ALpANA y PuLipo Correo, 2003: 193], y, desde ese tamiz que se substancializa en una
sola idea, nos hemos aproximado al discurso sobre las anomalfas monstruosas.
La paradoja del monstruo en este segmento de tiempo nos hace reflexionar en
torno al nacimiento del concepto individuo (ciudadano) frente a las condiciones
del monstruo, duda existencial desde la biologia que afronta el derecho civil
(SanriesTEBAN, 2000: 101).

Pero, ;de qué forma resuelven la sociedad y el discurso dominante ese choque
con el monstruo? Tanto la via de la escenificacién como la de la obscenidad son
respuestas que, a través de la ceremonia del simulacro, producen un afecto
placebo en una sociedad que vive con desasosiego que, dentro de la Naturaleza,
exista semejante desviacion, incomprensible y dolorosa. La Iglesia resuelve este
problema con el bautismo, rito que ejerce como primer paso en el gran simulacro
de «incluir» al monstruo en la comunidad humana, después, sera la escenificacién
la forma catartica en que el monstruo es asumido: la ciencia lo musealizara,
mientras la sociedad lo convierte en un espectaculo. Por otra parte, en ambitos
privados y familiares, el monstruo serd también ocultado, aunque este hecho sea
muy dificil de estudiar por su propia condicién secreta.

El modelo biopolitico nos ha inducido a clasificar ocho casos descritos entre
1767 y 1820 en documentos oficiales, Gaceta de Madrid, Gazeta Extraordinaria del
Gobierno, Gazeta de México, Diario noticioso universal y Mercurio histérico y politico,
que nos ubican ante el discurso cientifico-politico hegemonico en la sociedad.

394 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

El criterio vida-muerte, o mera supervivencia biol6gica del ser monstruoso,
es el primer paso, ya que el monstruo superviviente conduce al inmediato
problema de la condicién humana, pero también a la cuestién: ;qué hacer con
el ser anémalo? ;cémo protegerlo y como proteger a la sociedad de sus efectos?
A continuacién, nos hemos detenido en la evolucién de estas preguntas desde el
criterio escénico, ya que los monstruos terminan siendo exhibidos de algin modo,
en este caso, bien en tabernas, circos, teatros, bien en museos de historia natural,
sumergidos en «espiritu de vino», de modo que convierten su estigma en una
especie de forma «profesional» de subsistir (GorrmaN, 2003: 40).

Estas fuentes primarias sobre las que hemos trabajado presentan una misma
estructura, que nos lleva a entender el discurso, primero descriptivo de la
anomalia, luego narrativo en cuanto al desenlace.

1.2. Estado de cuestion

La literatura teratoldgica es amplia, desde la segunda mitad del siglo xx,
se nos presenta como un bosque de obras inserto en la posmodernidad, sobre
todo tras la extension de las teorfas foucoultianas en torno a las diferentes
formas de marginacién, que rodean la idea de monstruo en cuento problema
filosofico, histérico e historiografico. En este panorama, destacan las ya citadas
obras de Goffman, Estigma. La identidad deteriorada, publicada en inglés en 1963
y Canguilhem, Lo normal y lo patologico, que se remonta en su primera edicion en
francés en 1966.

En Espafia, uno de los primeros trabajos historiograficos contemporaneos
que muestra interés por los fendmenos teratolégicos es el de Antonio Castillo
de Lucas, Notas de teratologia fabulosa, publicado en 1953. Su 6ptica parte de la
antropologia cultural, y su objeto de estudio se centra en el folklore y su relacién
con determinados seres mitolégicos, por esta razén, aunque conviene tenerlo en
cuenta, no lo hemos utilizado en el presente trabajo.

Como venimos diciendo, dada la diversidad de significados del concepto
monstruo como problema social, cientifico y/o religioso, hemos seleccionado
aquellas fuentes secundarias que se ocupaban exclusivamente del problema de
la anomalia congénita y el estigma fisico que impide la vida y la convivencia.
El ensayo de Umberto Eco, Historia de la fealdad (2007), en torno a las claves
de la fealdad y/o monstruosidad en la antigiiedad y la Edad Media, nos han
permitido conocer los fundamentos de la estética y las diferentes interpretaciones
del monstruo a través de la literatura hispérica, bestiarios y otras narraciones
fabulosas, que fijan el monstruo en el terreno de la ficciéon y/o la fabula moral,
no obstante, el trabajo mas completo en este campo, fronterizo entre Estética,
Arte, Historia y Filosofia, es el articulo publicado en 1994 por Manuel Esteban
Sanchez, De los monstruos o la ingenieria genética de la imaginacion, que aporta una
interesante reflexion filoséfica y excelente sintesis de las teorfas teratolégicas que
se han sucedido desde la antigtiedad hasta los afios finales del siglo xx.

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 395



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

Por otra parte, las investigaciones de Balza, Tras los monstruos de la biopolitica
(2013), Miranda y Vallejo, Presentacion. Desconstrucciones del monstruo biopolitico
en América Latina y Esparia (2023), Flores de la Flor, La presencia de los monstruos en
la prensa hispanica finidieciochesca (2012), La problemdtica del bautismo del ser deforme
(monstruo) durante la Edad Moderna (2014) y Vazquez Roca, Foucault; Los Anormales,
una genealogia de lo monstruoso. Apuntes para una historiografia de la locura (2013) nos
sitdan ante el problema central de este articulo, ya que suponen un andlisis desde
varios prismas del problema del monstruo en/o de la naturaleza, a través de una
6ptica biopolitica y/ o religiosa, ineludible en el debate sobre la humanizacién de
los seres anémalos. También es muy interesante la antropologia filoséfica sobre
el monstruo que nos ofrece Santiesteban en su articulo «El monstruo y su ser»
(2000). Por ultimo, es necesario tener en cuenta la contribucién de Igor Y. Popov,
que propone un andlisis brillante sobre el concepto de anomalia biolégica y su
trascendencia desde las teorias evolucionistas, a través de la orientacion de la
bibliografia rusa y soviética del siglo xx, asi como los trabajos de Fortanet, desde
la mirada médico-anatomica sobre el hermafroditismo, una buena sintesis sobre
las teorias teratoldgicas desde el siglo xvi, en «Anatomia de la monstruosidad
la figura del monstruo como objeto de la mirada médico-anatémica moderna»
(2015).

2. EL CONTEXTO: COYUNTURA DE LA CRISIS DEL ANTIGUO REGIMEN

En el contexto de la transiciéon del Antiguo Régimen hacia el liberalismo, el
monstruo se presenta como una deconstruccién anatémica, unas veces debido a
causas patoldgicas, otras, a etiologias desconocidas. Entre estas dos causalidades
podriamos situar la «hipétesis imaginacionista», de gran calado en el siglo xvii, que
todavia es hoy rastreable en supersticiones relacionadas con los antojos (RusLACK,
1996: 97-110 y Moscoso, 2001: 144). A su vez, estas anomalias nos conducen a
dos dimensiones: por una parte, las literarias, descripciones de los cuerpos
monstruosos (retrato de la realidad observada); por otra, las representaciones
artisticas (grabados, dibujos) de las anomalias en ilustraciones descriptivas.
Ambeas técticas nos derivan hacia las discusiones sobre el desorden y la condicién
humana (formal), en cuanto negacién de la armonia natural observable en
el cuerpo-monstruo y, de algin modo, argumentan la imposibilidad de la
convivencia social, asi como suponen la necesidad de su exhibicién.

Desde el Humanismo del siglo xvi, hasta el positivismo del x1x, el monstruo
responde a esta negacién, ademads, se posiciona en la frontera de las ciencias,
ya que las taxonomias, tan propias del naturalismo de la Ilustracién y del
positivismo decimonénico, colocan al monstruo en los limites de lo conocido
y lo desconocido (susceptible todavia de ser reinterpretado desde paradigmas
magicos, paranormales y/o supersticiosos), de modo que las desviaciones
estéticas y anatdmicas terminan significando una estigmatizacién insuperable’ y

5 Es precisamente en esta segunda parte del siglo xvin cuando surge la ortopedia, sobre todo después

396 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

se incluyen en el extenso territorio de la marginacién social. Asi lo retratan Berger
y Luckmann:

Dado que dicho conocimiento se objetiva socialmente como tal, o sea, como un
cuerpo de verdades validas en general acerca de la realidad, cualquier desviacion
radical que se aparte del orden institucional aparece como una desviaciéon de la
realidad, y puede llamarsela depravacién moral, enfermedad mental, o ignorancia a
secas. Si bien estas distinciones sutiles gravitaran, como es obvio, en el tratamiento
del desviado, comparten un status cognoscitivo inferior dentro del mundo social
particular, que de esta manera se convierte en el mundo tout court. (BERGER y
Luckmann, 2003: 87)

Esta reflexién, desde el campo de la sociologia, nos emplaza mejor ante la
interpretacion escénica de lo monstruoso (marginal), ya que muchas de estas
personas terminaban sobreviviendo gracias a su valor para el asombro en circos
y ferias, en una sociedad en la que la importancia del espectaculo es creciente.
Notese que, desde finales del siglo xvi, y durante todo el siglo x1x, destaca en toda
Europa y América la construcciéon de grandes palacios de la 6pera, teatros, circos,
y, en el caso de Espafia, plazas de toros.

La orientacién de esta coyuntura, entre el setecientos y el ochocientos, se
encuentra ya dominada por el Romanticismo, una reaccién a la presunta asepsia
de la Ilustracién. Esta nueva filosofia acaba poniendo en duda muchas cuestiones
clasicas, sobre todo en materia de estética visual: la nueva plastica abandona las
proporciones y las perspectivas para asumir el control sobre la deformacion,
ejercicio emocional que nos sumerge en ese mundo de incertidumbres, propio de
la dilatada crisis del Antiguo Régimen (guerras, epidemias, hambrunas, revueltas
o violencia social). Semejante panorama nos hace acudir a la serie de «pinturas
negras» de Goya, a las nuevas formas de representaciéon de William Blake, a
los paisajes de Caspar D. Friedrich o el extremo dramatismo de las escenas de
Théodore Géricault. En este clima, «encaja» la idea de monstruo en calidad de
deformacién, fendmeno social y metifora que excede las interpretaciones de
biologia y medicina.

Se trata de un momento de cambio de paradigma, de estética, de filosofia
ante la vida y hasta de forma de vida. La primera fecha propuesta, 1767, poco
después de la publicacién de la citada obra De Monstris, de Haller, nos emplaza
en la crisis del Antiguo Régimen, que conduce a la Revolucién Francesa y a la
creacion del primer Estado liberal en Europa, I Reptblica en Francia, mientras
que la segunda, 1820, hace referencia la edicién de Philosophie anatomique
des monstruosités humaines, de Etienne Geoffroy Saint-Hilaire, en 1822, y a la
recuperacion de las practicas politicas neoabsolutistas en casi toda Europa. En
Espafia, incluso se resucita el Tribunal de la Inquisicién. Ademas, la época es
también la de la publicaciéon de la famosa novela de Mary Shelley, Frankstein o
el moderno Prometeo en Inglaterra (1818), una obra nuclear para entender ciertos
aspectos del Romanticismo en cuanto a sus formas de asumir la monstruosidad.

de que Nicolas Andry de Boisregardpublique en 1743, en Bruselas, Orthopédie, ou I’Art de prévenir et de
corriger dans les enfants les difformités du corps.

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 397



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

La escritora londinense imagina un ser al que se refiere como «monstruo» a lo
largo de toda la narracién. Frankenstein significa la quiebra con la Naturaleza
y con el naturalismo, en el momento en que, por primera vez, se plantea la vida
al margen de las leyes conocidas. Se trata de un monstruo creado, que tiene
conciencia, que es capaz de preguntarse sobre si mismo:

Cuando miraba a mi alrededor, ni veia ni oia hablar de nadie que se pareciese a mi.
¢(Era yo, pues, verdaderamente un monstruo, una mancha sobre la Tierra, de la que
todos huian y a la que todos rechazaban?» (1994:80) Este monstruo «construido»
artificialmente rompe con los restos del Antiguo Régimen y con su carga de tradicion
religiosa creacionista, también con el debate que habia abierto Descartes sobre la
«generacion de vida». (ForTaNET, 2015: 7).

Este debate en torno a la filosofia sobre la condicién de la vida, por primera
vez fuera de la teologia, ir4d haciéndose cada vez més complejo, segin vayan
desarrolldndose y consoliddndose las teorfas de Abraham Trembley® (1710-
1784), o Buffén,” entre otros. La revolucién cientifica, el evolucionismo y la
nueva medicina seguirdn un principio rigido de taxonomias y nosologias de
la enfermedad que también afectardn a las deformaciones congénitas. Segun
Popov, las anomalias monstruosas «se parecen a la basura que existe fuera de la
naturaleza» (2000: 38). Es el momento en que Philippe Pinel® (1745-1826) dirige
la transicion definitiva entre la Ilustracién y la ciencia positiva en cuanto a la
concepcion de las enfermedades mentales (Peser, 2003), también el tiempo en que
se aborda una nueva idea del cuerpo humano, la de Frangois Broussais (1772-1838)
y su médicine physiologique,’ que, desde un punto de vista cuantitativo, establece
la diferencia entre lo normal y anormal, lo patolégico o lo mérbido (CANGUILHE,
1971: 31-32). A la misma vez, se refuerzan las teorfas sobre la raza, y la frenologia
impone una clasificacién jerarquica de tipologias superiores e inferiores en la que
los anglosajones ocupan la ctispide de la pirdmide, de tal modo que el monstruo,
o la bestia, sera también miembro de otras razas exética, propias de un mundo
colonizado,' diferentes del hombre rubio, dolicocéfalo, que dirige y disefia el
progreso. Uno de los exponentes que mejor explica esta concepcién de monstruo
unido a la raza es el caso de Saartje Baartman, mujer esclavizada exhibida en una
jaula en Londres y Parfs durante la primera década del siglo xix'! (GouLp, 2004:

6 Teorfas que produjeron cambios importantes en los conceptos de la embriologia experimental,
teratologia, y biologia

7Variedades de la especie humana: los monstruos de Buffon seguidor del epigenetismo (EsTEBAN, 1994:
323).

8 «[...] cambi¢ la actitud de la sociedad hacia los enfermos mentales. Pinel fue nombrado en plena
Revolucién francesa, director médico del Asilo de La Bicetre y, posteriormente (en 1795)
director de La Salpétriere, en Paris. Durante su cargo liber6 a los enfermos mentales de las cadenas con
las que eran reducidos y confinados.» (VAsQuEz Rocca, 2012:416)

9 Francois-Joseph-Victor Broussais publicé su tratado sobre fisiologia entre 1822 y 1823.

10EIl descubrimiento y colonizacién de la Indias occidentales produjo una nueva forma de afrontar la
monstruosidad, que, por una parte alimentaba la neomitologizacioén, y por otra, despertaba el interés
cientifico. (Castany Prado y Snoey Abadias, 2020)

11 Otro elemento monstruoso asociado al colonialismo y la amenaza de la «raza negra, en plena crisis
de 1929, es el mito de Kin-Kong (RocHE CARCEL, 2022). Sobre casos concretos exhibidos durante el siglo

398 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

221). En sintesis, asistimos a una sociedad cada vez mas compleja, sobre todo la
de las grandes urbes europeas y americanas.

El capitalismo se encuentra en expansion. Las ciudades han crecido, es el
momento de mayor desarrollo del higienismo y de la salud publica. El hospital, la
carcel, el hospicio, el asilo o la clausura doméstica actdan cual grandes estructuras
disciplinarias, que retiran de la circulacién social y retienen entre sus paredes
toda suerte de «anormales», entre los que, por supuesto, damos con la categoria
de «monstruos». Pero también el circo, la feria, el museo o incluso los zoolégicos
humanos actuaran como paradéjicos organismos de control y reclusiéon de estos
portentos en una sociedad fascinada por todo lo exédtico (PLANELLA, 2007: 17 y
42) y seducida por esas otredades de tierras lejanas, habitadas por lo «raro» y
lo «distinto» que significaba un cuestionamiento mds de las clasificaciones de la
naturaleza establecidas en la historia (Manzo, 2021: 262). Pero, como dice Fortanet,
la ciencia del siglo xvin y la llustracién aceleraran

la naturalizacién del monstruo desterrando, en su afan enciclopédico, todo resto de
lo maravilloso. Queda expuesto el monstruo, signo ya vacio, a la mirada escrutadora
de la medicina. La medicina, la ciencia, crecera y se objetivard a partir de la
fagocitacion de la rareza intrinseca al monstruo. Esa extrafieza que antafio fascinaba,
signo de dios o del demonio, o incluso de la propia imaginacién desbocada, queda
cefiida para siempre y de un solo golpe a la estricta fijeza establecida por el orden
de lo natural. (2015: 8)

En este segmento cronolégico, como venimos diciendo, coyuntural, el
discurso dominante (cientifico y/o politico) nos presenta en Espafia un
«monstruo humano» rastreable en la Gaceta de Madrid o la Gaceta de México,
organismos oficiales del Estado, en tratados y prensa cientifica, literatura que
evoluciona desde el asombro ilustrado ante las anomalias o lo portentoso de
la Naturaleza, hacia una reflexién diferente, en la que el monstruo representa
todo un reto ideolégico: por una parte, como deformacién creativa de la realidad
(Romanticismo); por otra, en calidad de desafio al orden natural, al nuevo canon
politico e incluso productivo y reproductivo, en el que ya se observa el ethos
del capitalismo como paradigma de interpretacion. No obstante, estos afios de
transicion en el pensamiento se encuentran todavia atravesados por tres factores
ineludibles: a) la trascendencia del Humanismo en cuanto origen del valor de
la anatomia, cuya interpretacion evoluciona hacia el Barroco para encontrar la
estética de la deformidad como gran espectaculo de lo grotesco; b) la frontera
entre la vida y la muerte, primera disyuntiva necesaria e imprescindible, en la que
el papel de la Iglesia'? es determinante (ya que «certifica», a través del bautismo, el

XX y principios del xx Diaz de la Rosa, Vasallo Lépez y Aguilera Pérez presentan una buena sintesis
en Monstruos y sus enfermedades.

12 Ubicados en estos factores relacionadas con el monstruo como problema histérico, consideramos
importante insistir en el papel de la Iglesia, ya que desempefia una funcién decisiva y transversal, que
compite con las instituciones politicas y cientificas, al tener la potestad de «reconocer» la condicion
humana del monstruo a través del bautismo, al menos antes de la existencia del Registro Civil (en
Esparfia desde enero de 1871).

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 399



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

reconocimiento del monstruo como ser humano y miembro de la sociedad);" c) la
dimensién contradictoria entre el monstruo escénico, aquel que se muestra como
un espectaculo ladico (circo, feria, etc.) o cientifico (museo, laboratorio, academia
de ciencias) frente al monstruo obsceno, préctica familiar, de la vida privada, en
la que la anomalia se encierra en el ambito doméstico sin trascender «nunca» al
vecindario (comunidad) o la sociedad, y que enlaza con una visién vergonzante,
tabd, quiza en algunos aspectos relacionado con el incesto. Con todo, lo que nos
demuestra el tratamiento y la actitud de la sociedad y de la ciencia frente a la
monstruosidad humana «no es una negaciéon o una duda del orden que en ella
existe, sino la prueba de su poder» (ESTEBAN SANCHEZ, 1994: 329), ya que, ante
la gran estigmatizacion, el horror de la monstruosidad, las clases dominantes y
la sociedad en general, carente de toda nocién de derecho humano, reacciona
articulando formas de marginacién, que, como venimos diciendo, se orientan
hacia el exhibicionismo y el espectaculo.
En el siguiente apartado nos ocuparemos del analisis de estos tres factores.

3. DEL ANCLAJE HUMANISTA A LA DIALECTICA VIDA-MUERTE Y
ESCENICO-OBSCENICO

El primer factor que hemos nombrado nos obliga a trazar el problema a través
de la estética humanista, ya que, para entender el fendmeno de la teratologia,
desde el punto de vista cientifico, politico o estético, es necesario plantearse, en
primer lugar, cuando y cémo surge el interés por la deformidad anatémica, o en
qué momento la sociedad, la politica, el arte, o la cultura dominante reparan en
la deformidad como tema de reflexion estética y cientifica. Sin olvidar que esta
cuestién nos conduciria a bucear al menos en el arte romanico y gético, nuestro
punto de inicio se sitda en el Renacimiento, ya que es precisamente el Humanismo
el que fija la anatomia humana en el centro del universo creador y del canon
estético, hecho que pudieraidentificarse con el célebre dibujo de Leonardo da Vinci,
El hombre de Vitrubio (c. 1492). Pero esta declaracién de intenciones encuentra su
negativo en parte de la obra de el Bosco, en el caso de El jardin de las delicias (1503-
1515), Las tentaciones de San Antonio (1501), y, sobre todo, en su dibujo a pluma,
Estudios de los monstruos. ;Toma el Bosco el modelo de ciertos discapacitados
fisicos para crear estos dos monstruos que parecen andar con los brazos? (Figura
1) Lo que si es evidente es que el pintor neerlandés nos sumerge en un mundo de
seres deformados, inundado de simbolismos medievales que conviene analizar:
los personajes andémalos y las escenas de el Bosco son aleccionadoras, advierten

13 Ya que el mismo Agustin de Hipona lo reconoce en La ciudad de Dios: «el mismo principio que
explica la generacion de hombres monstruosos, explica también la de pueblos monstruosos. Dios ha
creado a todos los seres» (Eco, 2007: 114). No obstante, en el seno de la Iglesia existirdn debates en
torno a la conveniencia de administrar el bautismo, sobre todo entre los siglos xvir y xvin [Flores de la
Flor, 2014, pp. 173-183] No obstante se impondra esa visién pancalistica agustiana del universo en la
que el mundo, «desde el enfoque cristiano, es bello y bueno porque es obra divina, sélo en este marco,
la visién pancalistica del universo, puede afirmarse que también los monstruos son hijos de Dios»
(GonzALEz CORNEJO, 2023).

400 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

del pecado. Aqui, el monstruo es simplemente una estrategia narrativa que
«educa» al espectador en las consecuencias de la desviacién moral (cristiana).

\ 9. : . .

'L‘ "') Ny oy

Figura 1. Estudios de los monstruos (86 x 182 mm) es un dibujo a pluma de El Bosco. Este
es un dibujo de dos caras. Ahora en la colecciéon de la Staatliche Museen, Berlin.

Resulta interesante la interpretacion de Kappler sobre los monstruos de
el Bosco frente a la nueva estética del Renacimiento porque su obra se inscribe
todavia en la sociedad medieval, y para la mentalidad medieval, como ya hemos
dicho, el monstruo se categoriza a través del mundo de lo mitico e imaginario,"
mientras que para la modernidad se trata de «misterio, escandalo, ralea maldita»
(KAPPLER, 2004, p. 9), que durante los siglos xv1 y xv1, producira lo que podriamos
denominar todo un género, el de la literatura teratolégica, muy abundante en
Europa (FLorEs de la FLOR, 2012, pp. 84-85).En este sentido, hemos de destacar la
obra del cirujano y anatomista Ambroise Paré (1510-1590) que en De monstruos y
prodigios, publicada en 1575, todavia identifica la deformidad anatémica con el
pecado carnal (CortEs, 1997, p. 20), y en el ambito hispéanico, la obra de José Rivilla
Bonet y Pueyo, Desvios de la naturaleza o Tratado de el origen de los monstruos a que va
ariadido vn compendio de curaciones chyrurgicas en monstruosos accidentes, publicada

14 Durante los siglos vii y x «se produce un cambio radical en el gusto, al menos en un area que
abarcaba desde Espafia hasta las islas britdnicas, pasando por Francia. La estética hispérica es el estilo
de una Europa que esta viviendo sus «siglos oscuros», donde debido al declive de la agricultura, al
abandono de las ciudades, al hundimiento de los grandes acueductos y de las vias romanas, en un
clima de barbarie general, en un territorio cubierto de bosques, también los monjes, los poetas y los
miniaturistas ven el mundo como una selva oscura, habitada por monstruos, cruzada por caminos
laberinticos. La pagina hispérica ya no obedece a las leyes tradicionales de la proporcién: se goza
de la nueva musica de incomprensibles neologismos béarbaros, se prefieren las largas cadenas de
aliteraciones que el mundo clasico habria considerado pura cacofonia, se aprecian no la medida, sino
lo gigantesco y lo desproporcionado. Especialmente los monjes irlandeses, que en estos siglos dificiles
y desordenados habian conservado y devuelto a la Europa continental una cierta tradicion literaria,
se mueven en el mundo de la lengua y de la imaginacién visual justamente como en un bosque» (Eco,
2007:111)

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 401



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

en Lima, en 1695, también con pretensiones cientificas pero moralizantes. Como
advierte Umberto Eco:

el término "“monstruo” se utiliza para designar individuos portentosos, ya sea
productos de partos anémalos [...] La postura que se adopta ante estas criaturas ya
no es de espanto ni de interpretacién de su significado mistico, sino de curiosidad
cientifica, o al menos precientifica. (2007: 241-242).

La via del Humanismo nos dirige hacia el cuerpo bello. Desde el punto de
vista clasico, se recupera e impone los canones griegos (Policleto, Praxiteles), pero
también el peso de la mitologia. El caso del Parco dei Mostri, construido hacia 1550
en Bomarzo (Viterbo) por los arquitectos Pirro Ligorio y Jacopo Vignola, responde
mas bien al gusto por lo mitolégico, que al interés por la deformacién. Este
giro, ya propio de la evolucién del Renacimiento hacia el Manierismo, produce
el contexto en el que hemos de entender el valor de la anomalia anatémica: el
monstruo, o la monstruosidad, se revela como negacién de la estética dominante,
a su vez, la deformidad y lo anémalo van ocupando un espacio en la evolucién
hacia el Barroco ya que significa la metafora de una sociedad en crisis, en la que
el pesimismo se ha apropiado de la filosofia y el pensamiento politico: como dirfa
Baudrillard, «tras el barroco de las imagenes se oculta la eminencia gris de la
politica» (BAUDRILLARD, 2024:16).

Asi, el Barroco supone una gran ruptura, aporta un sentido dramatico de la
realidad, en el que las anatomias se deforman y se exageran. A veces lo grotesco,
en este caso apoyado en la deformidad, ocupa la escena y la atencién de los
artistas plasticos e incluso la de los escritores. Surge la identidad del monstruo, del
estigma y de la deformidad, que se convierten en «soportes de [esa] identidad» del
monstruo a la que venimos refiriéndonos (Gorrman, 2003, p. 66). En este sentido,
el dibujo de José Ribera, Lo Espagnoleto, (1591-1652), nos demuestra el interés por
una estética grotesca de la monstruosidad e incluso de la patologia, en la que la
fealdad es la causa escénica (Fig. 2):

402 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

Figura 2. Cabeza de hombre con verrugas, José de Ribera, c. 1621. Aguafuerte y buril, 213 x
138 mm. Sig. INVENT/43427. Biblioteca Nacional de Espafa.
http:/ /bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000174016

La llegada del siglo xvu1 y el Neoclasico supone cambios drasticos en el valor
de este nuevo dramatismo del monstruo, que se une al problema de los retos
en torno a la frontera entre la vida y la muerte, el limite en el que la ciencia,
pero en especial la Iglesia y la administracion politica, interpretan el hecho de la
monstruosidad o la deformidad extrema como una cuestiéon social, que excede
las fronteras de la ciencia y desafia las interpretaciones politicas y, de forma
indisoluble, la naturaleza escénica del monstruo.

El neoclésico del setecientos, y el método cientifico, afrontara la deformidad
como hecho anémalo dentro de la Naturaleza. El tratado de Haller, De Monstris,
retoma el criterio humanista de orientacién cientifica, marcado por el estudio de
la anatomia, que vamos a poder comprobar en los hechos que a continuacién
exponemos.

En noviembre de 1767 se publica la noticia del «nifio monstruo» (Figura 3),
nacido en Cédiz, que «vivio siete horas, recibi6 el agua bautismal y su cadaver se
conserva en el Real Colegio del Hospital». En este caso, el cuerpo pasa a ser una
pieza de museo cientifico. El grabado, que se vendia por separado, se acomparia
de una compleja descripcion de las anomalias anatémicas que presenta el cuerpo:

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 403



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

Figura 3. Nirio monstruoso que nacio en Cidiz el 25 de noviembre de 1767.
Aguafuerte; 302 x 211 mm.

Notese como en la descripcion de la imagen se ponen de manifiesto dos de
los elementos fundamentales del desarrollo de este articulo: el reconocimiento
de lo humano a través del bautismo y la dimensiéon escénico-cientifica al ser
conservado y muy probablemente exhibido el citado Real Colegio del Hospital.

En esta misma linea avanzamos, en este caso hacia aspectos mas grotescos de
la escenificacién, porque se trata de una taberna.

Poco después, en julio de 1770, el Diario noticioso universal, publicado en
Madrid, en julio de 1770, da cuenta de una nifia que se exhibe en una taberna:

En la calle del Carmen, Posada de los Flamencos, ensefia & todas horas, con sola la
contribucién de un real de vell. por cada persona, una Niria nunca vista, de edad
de quatro afos, y medio, y tan disforme, y grande la cabeza, que en cruz, y circo
tiene dos baras, y tercia. Dicha criatura, siendo de tan corta edad, pesa un quintal,
computando le solamente el de la cabeza por mas de una arroba, siendo lo mas
particular, que con todo este peso, se mantiene en pie todo el dia, ver las facciones

404 Vegqueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

delacara,y demas partes de su cuerpo correspondientes & su edad , y con cabal uso
de sus potencias, y sentidos. (Diario noticioso universal, 1770, p. 6692)

Es interesante observar la distancia que mantiene el narrador entre la decidida
descripcion aséptica de los pormenores de la monstruosidad que, por otra parte,
transluce cierta empatia al tratarse de una «nifia», de «corta edad», que, a pesar de
su sobre peso, se tiene que mantener «de pie todo el dia», entendemos que debido
a su funcién de reclamo para el pablico.

En 1774 el Mercurio da la noticia del nacimiento de una criatura deforme en
la ciudad de Bérgamo (Italia):

[...] esta criatura no tiene mas que una cabeza, en ella quatro orejas las dos colocadas
en su lugar natural, las dos restantes en el colodrillo. El cuello es tnico, pero mui
grueso, descansa sobre dos cuerpos unidos por el pecho, de suerte que solo forman
un tronco. Las partes posteriores son dobles, como tambien el sexo que es femenino;
los quatro brazos y quatro piernas estdn enteramente separadas. Este monstruo
recibié agua de bautismo, murié pocos instantes despues. Se conserva en espiritu
de vino en la Sala anatémica del Hospital, donde los curiosos van a verle. (Mercurio
histérico y politico, 1774, pp. 107-108)

También en este caso el cuerpo pasa a la escena cientifica de una «Sala
anatémica de un Hospital», y, por tanto, hemos de insistir de nuevo la presencia
de los elementos basicos de nuestra hipotesis en torno al problema de la condicién
humana, resuelta una vez mas, merced al rito de paso del «agua bautismal» y
sobre la necesidad cientifica y social de ser conservado en alcohol.

En 1782, se cuenta el alumbramiento de un ser bicéfalo, que vivié el tiempo
preciso para que le fuera administrado el bautismo. El hecho levanta cierta
controversia entre los moralistas, que discuten si deberia haber sido bautizado
dos veces (Mercurio historico y politico, 1782: 260-261). Llama la atencién la ausencia
de debate en torno a si es preceptiva la administracion del bautismo al monstruo,
es decir, como deciamos maés arriba, se asume la condicién humana, de hijo de
Dios, que choca con las concepciones legales en Occidente (Europa y América),
emanadas todas las del derecho romano, que define la «forma humana» frente
al portentum, monstrum o produgium (FERNANDEZ BAQUERO, 2013: 586-587), es decir,
la condicién humana de derecho depende de la anatomia, no asi para la Iglesia
catdlica, que asume al nacido, incluso al nasciturus, como un miembro mas de la
comunidad cristiana, al margen de su cuerpo, forma, o deformidad.

Otrocaso queaportaalgunas diferencias interesantes es el de tres nifios nacidos
con una extrafia pigmentacion en la piel (quiza alguna tipologia de albinismo o
vitiligo),"” de la que tenemos noticia solo gracias a una estampa, coloreada a mano,
titulada, Fenomenos extraordinarios de la naturaleza: Nifios que Viven, y fechada, en
1787, en Madrid (Figura 4). El documento adjunta un comentario:

Este juego particular se ve en una Nifia negra y blanca 6 color Pio, y un nifio Mulato,
ambos de la edad de 6 afios nacidos en california que el dia 3 de Marzo [sic] de 1787

15 Muy interesante al respecto es el articulo de Ruth Hill sobre el albinismo, vitiligo y otras anomalias
dermatolégicas en la América hispanica.

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 405



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

fueron presentados a la familia R. de Francia por el Sr. CURTIUS y depues espuestos
en publico. Esta estampa es sacada de un dibujo del Natural que ha remitido desde
Paris un espafol que ha visto ambos nifios. Se halla en la libreria de Escribano, calle
de las Carretas frente a la Ymprenta Real.» (Grabado coloreado a mano. 1787. Huella de
la plancha 196 x 268 mm. en h. de 218 x 315 mm.)

L R S

LN cromdiorg:t &L
D ’ [ Mo e
o o U . . - ’
A" V’: -:\“‘u? CXM I ALY I Ns S oitnlls e e s b ad
B S P TP w SR v el X
gt -t & Pou

£ anvns ¥ e - :--vr-d.(.x-x.’gwl- Sk e A 3
warSanken ey Gl vloma y Camioe .o 58

$1 N ey Aree o Samanay i)

Rarrirle - B L

oK &t e A
SRS, g speren t s

v s s’ oy Gone At

Sanr AN e Seaty KT

(Figura 4) Grabado coloreado a mano; huella de la plancha 196 x 268 mm. en h. de 218 x
315 mm. Biblioteca Nacional de Espafa.

El texto que acomparia la estampa de los nifios californianos incide de nuevo
en que «fueron espuestos en publico». El fenémeno natural, el reto cientifico,
politico y religioso, como venimos diciendo, adquiere siempre un hecho escénico.
De tal modo que no seria posible analizar la existencia de los monstruos si no
tuviéramos en cuenta su orientacién hacia el espectaculo, asi, en el imaginario
popular ha quedado fijado el concepto «monstruo de feria», referido al conjunto
de mujeres barbudas, jorobados, enanos, gigantes, hombres elefante y personas
con otros sindromes o mutilaciones, perfectamente retratados en la pelicula
Freaks. La parada de los monstruos (1932), de Tod Browning, pero también eje
protagoénico, desde 1864, de la fotografia de Alexander Balamanno, desarrollada
posteriormente por Alfred Ardi y Aimé de Montméja (RoDRIGUEZ JIMENEZ, 2020:
17). ; Podemos interpretar esta cultura de la escenificacién de la monstruosidad en

406 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

la calle, la feria, el circo o las estampas como una forma de terapia social? Berger
y Luckamnn, nos aportan una idea inspiradora:

[...] Toda sociedad enfrenta el peligro de la desviacién individual, podemos
suponer que la terapia, en cualquier forma que sea, constituye un fenémeno social
global. Sus ordenamientos institucionales especificos, desde el exorcismo hasta el
psicoanalisis, desde la cura pastoral hasta los programas de asesoramiento personal,
corresponden, por supuesto, a la categoria de control social. (BERGER Y LUCKMANN,
2003: 143)

Asi, el dramatismo con el que se asume la historia del monstruo y su valor
como amenaza, castigo o misterio de una naturaleza, que parece traicionar sus
propios principios de armonia, gira hacia la banalizacién y convierte al monstruo
en un personaje grotesco que termina en un vulgar espectaculo. El monstruo
se torna actor inocente sobre el que recae la necesidad de producir realidades
(BAUDRILLARD, 2024: 53) que demanda la sociedad.

(Se entiende, por tanto, la exhibicion y/o musealizacién como una forma de
separacion social, y, por tanto, de «control social?

Como hemos visto, entre los afios finales del setecientos y los primeros del
ochocientos, aparecen no solo descripciones de monstruos, sino también grabados
y estampas que se venden en librerias y de las que da cuenta la Gaceta de Madrid.
A continuacién, tratamos uno de los textos mds completos que nos sitta ante el
complejo procedimiento administrativo, incluso ante la actitud compasiva que
produce el nacimiento de un monstruo, es el que encontramos en la Gaceta de
Madrid del 15 de julio de 1800:

Habiendo dado a luz Josepha Lépez, muger de Manuel Ruiz Alonso, vecino de la
villa de Poza, distante 8 leguas de la ciudad de Burgos, un monstruo biforme en la
tarde del 28 de Junio, y noticioso de ello D. Saturnino Andrés Diez Guilarte, Cura
Beneficiado de aquella parroquia, paso & cerciorarse del suceso con asistencia del
Alcalde ordinario Manuel Martinez Fuente, y del Escribano Real y del namero de
la misma villa Pedro Garcia Manrique: y advirtiendo las particulares circunstancias
que hacen digno dicho feto de la noticia ptblica y de las meditaciones de los sabios,
a fin de elevarlo & las soberana inteligencia de S. M., dispuso con acuerdo de los
demas individuos de dicha junta, y el consentimiento de los padres, remitirlo en
la misma noche con el oportuno testimonio de todo al Conde de Castafieda de los
Llanos, Procurador general de dicha ciudad de Burgos, el qual lo hizo reconocer
por el Catedratico de anatomia de aquel Real colegio de la facultad reunida D.
Pablo Capdevila, y con su certificacion en que describe mas circunstanciadamente
todas las rarezas del citado fenémeno, lo ha dirigido en el modo correspondiente
al Exc. Sr. D. Mariano Luis de Urquijo, para que si fuere del Real agrado de S. M.
se colocase, como efectivamente se ha colocado de su Real orden, entre las demas
preciosidades del gabinete de Historia natural; habiéndose dignado S. M. mandar al
mismo tiempo se socorra por una vez con 10 rs. a la expresada Josepha Lépez y su
marido para su consuelo y alivio. El referido monstruo se compone de dos cuerpos
de sexo masculino, unidos desde el ombligo hasta la cabeza inclusive , que es muy
achatada y menor de lo que corresponderia & un solo feto; con muy poca frente: en
ella tres 6rbitas, cada una de los lados con su globo de ojo, y dos unidos en la de en
medio: dos orejas, igual nimero de narices y de bocas: tres brazos con sus manos,

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 407



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

y en una de ellas siete de bocas: tres brazos con sus manos, y en una de ellas siete
dedos sin ningtn pulgar, y otras particularidades.(Gaceta de Madrid, 1800: 633 a 634)

A la postre, el portento termina ocupando la escena de un «gabinete de

Historia natural». En este caso, la descripcion, minuciosa, quiza la herencia del
Antiguo Régimen, nos emplaza ante el monstruo desde una 6ptica administrativa,
que hace un retrato escrito con el objeto de dejar constancia de todas las anomalias
anatomicas, como si de alguna forma se estuviera haciendo ostentacion y/o
exposicion de todas y cada una de ellas.

En 1804, el Correo de Sevilla narra el nacimiento de un «infante con dos

cabezas»:

[...] la noche del 25 de Julio dio & luz un monstruo una muger de aquella vecindad.
En un cuerpo unido desde el fin del cuello hasta el del vientre baxo, que sehalaba
dos cuerpos por las dos espaldas, estaban formadas 2 criaturas con dos cabezas, 4
manos y 4 pies; pero disforme & la vista el cuerpo, ¢ los dos unidos cuerpos como
un tronco. Los pies no los tenia como es natural, sino redondos con los dedos muy
esparcidos por todo el rededor, y muy torcidos. En ambos cuerpos se demostraban
los dos sesos perfectamente. Nacieron abrazados, representando la figura del signo
Géminis y con las secundinas unidas cerca de los cuellos. Quan dificil seria para
la madre el parto, luego se presenta a la consideracién, y mas habiendo sido sin
tiempo, y hallandose sin vitalidad el feto; pero a beneficio del alkali, con que se le
auxilié varias veces, consigui6 vigorizarse, y estorbar la operacion cesarea, que ya se
juzgaba indispensable. (Gaceta de Madrid, 1804: 300)

Por ultimo, en Yunquera (Malaga), en febrero de 1820, continuamos con otro

prodigio bicéfalo, el narrador del 6rgano oficial nos ofrece una prolija descripcién,
omitiendo la identidad de la madre:

408

Una muger de este pueblo di6 ayer & luz un monstruo de la figura siguiente: Tenia
dos cabezas bien conformadas é iguale; tres extremidades superiores y dos inferiores:
considerada cada una de las dos cabezas era proporcionada a -la magnitud del total
del cuerpo; dos cuellos perfectamente organizados; un esternén; doce costillas &
cada lado del térax 6 pecho; pero el izquierdo era mas alto que el derecho & causa
de la mayor longitud de sus costillas, y dos claviculas. En la parte posterior del
pecho se observaban dos escapulas; una columna vertebral muy gruesa: y ancha;
en su medio se notaban las apofises rectas, y 4 cada lado como un cono huesoso,
cuyo origen era el fin de las vertebras de su correspondiente cuello, y remataba en
dos coccix separados. En medio de estos estaba colocado el ano de figura irregular,
pues su orificio exterior manifestaba cinco angulos. En el vientre 6 abdomen nada se
observaba digno dé atencién; tenia un solo cordén umbilical, y las partes genitales
manifestaban ser propias de una sola nifia. Las dos extremidades superiores estaban
colocadas en sus sitios naturales, y eran bien conformados. La tercera tenia su origen
en medio del angulo que formaban los dos cuellos, linea recta con la columna de
las vertebras , y articulaba en una fosa, que formaban dos pequefias porciones
de claviculas y otras dos de escapulas, donde hacia un movimiento de rotacion:
constaba de un solo himero, cuya cabeza era bastante gruesa : el asiento del radio
y cubito se hacia la cabeza del lado derecho: la mano tenia dos carpos unidos hasta
su parte media: en la porcién que correspondia al lado derecho tenia un pulgar,
un indice y un medio bien conformados; y en la de la izquierda otro pulgar, otro

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

indice, e! medio y anular unidos, y sin ufia, y el auricular; este y los dos primeros
bien conformados. En las extremidades inferiores no se notaba cosa que mereciese
particular atencién. La longitud desde el carcafio hasta los dedos del brazo del medio
eran de dos terceras partes de una vara: desde cada una de las cabezas hasta el dicho
carcafio de dos cuartas y tres dedos. La latitud, medida por su parte anterior y desde
los himeros colaterales, era de una tercia. La longitud desde el carcafio hasta el rafe
era igual 4 la que habia desde este hasta el origen del brazo de en medio. La cabeza
del lado derecho que nacié antes se sufocé al tiempo de nacer después de haber
recibido el agua del bautismo, y la del izquierdo dio sefiales de vida particular, pues
se vio respirar por cortos instantes, y también se le bautizé. La dureza de todos sus
huesos y la perfeccion de sus partes daban prueba nada equivoca de qué era de
tiempo natural.» (Gaceta de Madrid, 1820: 260 -261)

4. A MODO DE CONCLUSION, EL MONSTRUO, ACTOR INOCENTE

El problema de la estética y la armonia que plantea el Renacimiento en todo
Occidente quiebra en el Barroco y da paso a una interpretaciéon de la realidad
diferente. Durante la Ilustracién, el paradigma vuelve a cambiar: el neoclasico
significara la recuperacion de los cdnones grecolatinos de belleza y la extensién
del método cientifico que, fundado en torno al culto a la perfeccion de la
Naturaleza, nos ofrecera una forma nueva de interpretar las anatomias deformes.
La monstruosidad «aparece» en el panorama de la politica y la ciencia en calidad
de controversia: la anomalfa anatémica no sera un castigo, sino un reto cientifico,
tanto, que despertard, dentro del pre-evolucionismo, dudas sobre «el nuevo tipo
de hombre», como ocurre, a prop6sito de casos de polidactilia, o, como llega a
concluir Peter Simon Pallas, «la naturaleza no violaba las regularidades, aun en
sus manifestaciones monstruosasy, en realidad, las formas que parecian anémalas
podian formar subespecies y especies nuevas» (Porov, 2000: 39).

Como venimos advirtiendo desde el principio, el problema de la deformidad
implica una paradoja: el monstruo se oculta por ser una observacion dafiina para
la sociedad, pero el monstruo también se exhibe en los escenarios adecuados, y
es ésta la primera conclusion que extraemos, que la deformidad anatémica, el
portento estigmatizado, constituye un aspecto escénico de la sociedad y fija una
cultura de la musealizacion de la anomalia que alcanzaré el siglo xx con el objeto
de controlar la existencia del monstruo. Para Foucault, la sociedad responde al
hecho del monstruo de una forma homogénea, «con dos polos: uno expiatorio;
el otro terapéutico» (2007: 41). La via escénica se presenta como una tercera entre
la «expiatoria» y la «terapéutica», los monstruos forman parte del mundo del
espectaculo hasta bien entrado el siglo xx y se convierten, como dirfa Goffman,
en un «actores inocentes». Por otra parte, desde finales del siglo xvi, se crean
museos de ciencias naturales que exponen lo biolégicamente anémalo, no
obstante, esta via del espectaculo sera el principal cauce que resuelve el problema
del monstruo, aunque éste no sera el tinico, ya que, si nos inspiramos de nuevo
en el andlisis foucaultiano, tanto la tactica escénica, como la obscénica, confluyen
en la idea de disciplina de dominio y aislamiento de lo anémalo. En el caso de

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 409



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

la ocultaciéon del monstruo, Foucault profundiza en este tipo tan especial de
represién: enfermos mentales, homosexuales o delincuentes serdn «vigilados»,
«castigados» y sometidos a una serie de «disciplinas», mas o menos punitivas
desde un Estado que desarrolla «complejas funciones sociales» para «ocultar» lo
anémalo y mantener «su» orden (FoucauLt, 1996: 30-31). Por ello, el control y/o
relacién de los monstruos con el entorno es contradictoria, ya que los monstruos
padecen la ocultacion (caracter obscénico) familiar, si la ejerce el ambito privado,
y clausura politica, si esta medida disciplinaria la desarrolla el Estado (jueces,
municipio, médicos, entidades religiosas) o la sociedad, pero, sobre todo, son
objeto de exhibicién (cardcter escénico), en circos, tabernas, museos, teatros
u otras formas de espectdculo como tacticas de aislamiento y negocio. Estas
derivas resuelven de algtin modo el problema de la otredad histérica durante
el siglo xvir y xix. Asi, la sociedad de finales del siglo xvin y principios del xix
asimilara y absorbera el problema del monstruo a través del simulacro en cuento
musealizacién y escenificacion.

A su vez, hemos de sugerir la inevitable relacién entre monstruosidad
y estamento o clase social, tanto, que necesitamos preguntarnos si se podria
haber publicado el caso de un monstruo nacido en el seno de una familia de la
aristocracia o alta burguesia. Ergo, se cruza en la categoria de monstruo también
el conflicto de clase, imprescindible en el tratamiento y/o destino del monstruo.

Por otra parte, queda también abierto el problema de la historia del cuerpo,
quiza orientado hacia investigaciones fijadas en cuestiones de anatomopolitica
y capitalismo, ya que en el proceso de construcciéon del liberalismo como
paradigma dominante, el cuerpo pasa de ser el «regalo de Dios», y la expresion
maxima de la Naturaleza, a un campo de accién y estudio desde la biohistoria,
compuesto por factores puramente biolégicos (anatémicos y médicos), sociales,
culturales y econémicos, ya que el cuerpo es la maquina original de la que parte
toda produccién o transformacién de riqueza, por tanto, es necesario investigar el
cuerpo y penetrar en sus lugares mas ocultos desde el desarrollo de la anatomia y
la patologia e incluso la medicina laboral. En esta misma linea, tras la publicacién
del conocido ensayo de Geoffroy Saint-Hilaire, la nueva medicina fisiolégica se
ird imponiendo lentamente en las universidades europeas y americanas y se irdn
sentaran las bases (todavia muy lejanas) de una sociedad (futura) compatible con
el respeto a la integridad del «otro», de sus anomalias y diferencias con respecto
a la «normalidad».

También serd el momento para el monstruo del romanticismo, una nueva
criatura hibrida entre la ficcién y el reto de la ciencia, en la que Frankenstein
condensara los nuevos retos de contemporaneidad: el suefio de crear vida en el
laboratorio sostenido por la furia de la ciencia, la electricidad y la fabricacién
industrial.

Por dltimo, otra posibilidad de estudio que podria derivar de este articulo
seria el analisis del concepto de monstruo y las metaforas que despierta, por
ejemplo, desde al menos la obra de Thomas Hobbes, el monstruo se identifica
con el Estado, a partir de los sucesos de julio de 1789, por toda Europa vagara la
idea de la revolucién encarnada en el peor de los monstruos, y, desde 1804, en

410 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

Espafia (también para el mundo colonial) y otros reinos de Europa, el monstruo
sera Napoleodn, «el monstruo de Corcega» (Gazeta Extraordinaria del Gobierno, 1804:
57). Tras la invasién francesa de Esparia, en 1808, en este caso desde México, la
idea de monstruo sirve para construir un perfecto simil organicista del Estado
fallido y de deformacién patolégica:

La Monarquia estd acefalada: se le ha puesto una cabeza extrafia de su cuerpo, que
la ha constituido un monstruo, como si al cuerpo humano se pusiese la cabeza de
un hastio. Manteneos firmes por FERNANDO: la opinién no os divida: acordaos
de los tiempos de vuestros mayores, en que la opinién varia os hizo Sufrir el yugo
extrangero de los Fenicios, Cartagineses, Romanos, y Africanos. (Gazeta de México,
1808: 639)

En definitiva, el monstruo es un ser no del todo humano en la practica
social, y cultural, que produce un gran espacio de reflexién, paradéjicamente,
sobre las formas de la naturaleza humana, la posthumanidad, y el concepto de
discapacidad, todavia hoy en discusion.

5. REFERENCIAS
5.1. Fuentes primarias

Diario NoTictoso UNIVESAL. [26 de julio de 1770, n° 3834, p. 6692] [en linea]. Madrid:
Biblioteca Nacional de Espafia, 1770 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible
en: https:/ /hemerotecadigital.bne.es/hd/es/viewer?id=34ba4aa4-ef10-
4901-9427-5031e9b7e92¢

GAZETA EXTRAORDINARIA DEL GOBIERNO. [23 de enero de 1804, p. 57] [en linea]. Madrid:
Biblioteca Nacional de Espafia, 1804 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible
en: https:/ /hemerotecadigital.bne.es/hd/es/viewer?id=71d0e4b1-bd78-
484f-acb6-aac0c2e38847

Gaceta DE MADRID. N° 56, 15 de julio de 1800, pp. 633-634 [en linea]. Madrid:
Imprenta Real, 1800 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: https://
www.boe.es/datos/pdfs/BOE/ /1800/056/ A00633-00634.pdf

GACETA DE MADRID. N° 27, 3 de abril de 1804, p. 300 [en linea]. Madrid: Imprenta
Real, 1804 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: https://www.boe.
es/datos/pdfs/BOE/ /1804/027 / A00300-00300.pdf

GAceTA DE MADRID. N° 36, 11 de marzo de 1820, pp. 260-261 [en linea]. Madrid:
Imprenta Real, 1820 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: https://
www.boe.es/datos/pdfs/BOE/ /1820/036/ A00260-00261.pdf

Gazera DE MExico. N° 90, 2 de septiembre de 1808, p. 639 [en linea]. México:
Biblioteca Nacional de Espafia, 1808 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible
en: https:/ /hemerotecadigital.bne.es/hd/es/viewer?id=3118cf02-b85d-
4f9b-b58£-7b86245403c6

GraBaDO COLOREADO A MaNo. Huella de la plancha 196 x 268 mm en h. de 218
x 315 mm [en linea]. 1787. Madrid: Biblioteca Nacional de Espafa, sign.

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 411



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

INVENT/14815 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: http:/ /bdh-rd.
bne.es/viewer.vm?id=0000172006

Mercurio Historico Y Potitico. Octubre de 1774, pp. 107-108 [en linea]. Madrid:
Imprenta Real de la Gazeta, 1774 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en:
file:/ / /C:/ Users/ monge/ Downloads/Mercurio-historico-y-politico-10-1774.
pdf

MEercurio Historico v Potitico. Marzo de 1782, pp. 260-261 [en linea]. Madrid:
Imprenta Real, 1782 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: file:/ / /C:/
Users/monge/Downloads/Mercurio-historico-y-politico-3-1782%20(1).pdf

NINO MONSTRUOSO QUE NACIO EN CADIZ EL 25 DE NOVIEMBRE DE 1767. Aguafuerte,
302 x 211 mm [en linea]. Madrid: Biblioteca Nacional de Espafa, sign.
INVENT/14790 BNE, 1767 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en:
http:/ /bdh-rd.bne.es/ viewer.vim?id=0000264976&page=1

5.2. Bibliografia

ANDRY de BoisrReGARD, N. (1743): Orthopédie, ou I’Art de prévenir et de corriger dans
les enfants les difformités du corps, 2 vols., Bruxelles. https:/ /gallica.bnf.fr/
ark:/12148 /bpt6k9608501w

BERGER, P. L. y Luckmann, Th. (2003): La construccion social de la realidad, Buenos
Aires, Amorrortu.

BaLza, I. (2013): Tras los monstruos de la biopolitica, Dilemata, 12, 27-46.

https:/ /www.dilemata.net/revista/index.php/dilemata/article/ view /214

Broussats, F. J. V. (1822-1823): Traite de physiologie appliquée d lapathologie, 2 vol.,
Paris, Mile Delaunay. (Existe traduccién espafiola Manuel Hurtado de
Mendoza: Broussats, F. J. V. (1827): Tratado de fisiologia aplicada a la patologia,
Madrid, Impresor F. Villalpando)

BAUDRILLARD, . (2024): Cultura y simulacro, Barcelona, Kairés.

CaNGUILHEM, G. (1971): Lo normal y lo patologico, Buenos Aires, Siglo xxl.

CastaNy PraDO, B.; SNOEY ABADIAS, Ch. (2020): Una ontologia de la monstruosidad
americana. Del monstruo fabuloso al monstruo ontolégico, Ingenium. Revista
Electronica de Pensamiento Moderno y Metodologia en Historia de la Ideas, 14, 25-
34. DOL https:/ /doi.org/10.5209/inge.78433

CoHEN, Jeffrey J. (1996): Monster Theory. Reading Culture. Minneapolis, Saint Paul,
University of Minnesota Press.

Cortes, J. M. G. (1997): Orden y Caos; Un estudio sobre lo monstruoso en el Arte,
Barcelona, Editorial Anagrama.

CasrtiLLo de Lucas, A. (1953): Notas de teratologia fabulosa, Zephyrus: Revista de
prehistoria y arqueologia, 4, 363-367.

CASTRILLON ALDANA, A; PuLipo Correo, M. (2003): Bipoder y cuerpo: medicina,
literatura y poder en la modernidad, Revista educacion y pedagogia, 15, 37, 187-
197. https:/ /revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/ view /5984

412 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



Mariano Monge Juérez

Diaz pE LA Rosa, C.; VasaLLo Lorez, C.; AcuiLEra PERrez, C. (2020): Monstruos y
sus enfermedades, xim Férum Provincial de Historia, Universidad Ciencias
Médicas Cienfuegos.

Eco, U. (2007): Historia de la fealdad, Barcelona, Lumen.

EsposiTo, R. (1996): Biopolitica y filosofia Buenos Aire, Grama ediciones.

EsteBAN SANCHEZ, M. (1994): De los monstruos o la ingenieria genética de la
imaginacién, Contextos, XII/23-24, 313-336.

FLorEsDELA FLOR, M?. A. (2012): La presencia delos monstruos enla prensa hispénica
finidieciochesca, Trocadero: Revista de historia moderna y contempordnea, (24),
83-104.

FLOREs DE LA FLOR, M?. A. (2014): La problematica del bautismo del ser deforme
(monstruo) durante la Edad Moderna, Hispania Sacra, LXV], 11, 169-194.
ForTANET, J. (2015): Anatomia de la monstruosidad la figura del monstruo como
objeto de la mirada médico-anatémica moderna, Asclepio: Revista de historia de
lamedicinay delaciencia, 67,1-11. https:/ /doi.org/10.3989/ ASCLEPIO.2015.14

Foucaurt, M. (1996): Vigilar y castigar. Nacimiento de la prision, Buenos Aires, Siglo
XXL.

Foucautt, M. (2007): Los anormales, México, Fondo de Cultura Econémica.

HALLER, A. (1750): Opuscula sua anatomica de respiratione de monstris, Gotinga, Jo.
Wilh. Schmidt.

Hirt, R. (2018): Indios hijos de la luna, negros albinos y otros problemas blancos
de la ilustracién temprana, Magalldnica. Revista de historia moderna, 4 (8), 80-
111.

GorrmaN, E. (2003): Estigma. La identidad deteriorada, Buenos Aires, Amorrortu.

GonzaLez CorngJo, C. R. (2023) De los Bestiarios. La visién pancalistica como base
de su significacion, CRGC, UAEMéx.

GouLp, S. J. (2004): La sonrisa del flamenco, Madrid, Critica.

RopriGuez JiMENEZ, L. (2020): Del monstruo-bestia al monstruo-individuo: un
estudio genealdgico de la monstruosidad en las tradiciones narrativas, Revista
Estudios, n° 0, 1-40.

Kanr, 1. (1876): Critica del juicio sequida de las observaciones sobre el asentimiento de
lo bello y lo sublime, Madrid, Librerias de Francisco Iravedra, Antonio Novo.

KaPPLER, C. (2004): Monstruos y maravillas a finales de la Edad media, Madrid, Akal.

Lopez SANcHEZ, O. (2009): Dos en uno y cada uno en dos: La imagen del cuerpo
monstruoso en la teratologia del siglo xix en México, Nuevo Mundo Mundos
Nuevos. https:/ /doi.org/10.4000/ nuevomundo.57824

Manzo, S. (2021): La excepcién y la regla. Monstruosidades y anomalias en los
comienzos de la Modernidad, en FERNANDEZ, C. y PErREZ CARRASCO, M. (Eds.).
Per philosophica documenta. Estudios en honor de Francisco Bertelloni, Ciudad
Auténoma de Buenos Aires, Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de
Buenos Aires, 261-294.

MiranDa, M.; VALLEJO, G. (2023): Presentacién. Desconstrucciones del monstruo
biopolitico en América Latina y Espafia, Meridional. Revista Chilena de Estudios
Latinoamericanos, 19, 11-23. DOI: 10.5354/0719-4862.2022.68525.

MoraNa, M. (2017): El monstruo como maquina de guerra, Madrid, Iberoamericana.

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. e[SSN: 2341-1112 413



Teratopolitica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistorica, 1767-1820

Moscoso, J. (2001): Los efectos de la imaginacién: medicina, ciencia y sociedad en
el siglo xvi, Asclepio: Revista de historia de la medicina y de la ciencia, LIII (1),
141-171. DOL https:/ / doi.org/10.3989/ asclepio.2001.v53.i1.175.

Orsanig, L. (2017): Los elementos visuales en El monstruo (1878) de Manuel Zeno
Gandjia, Revista de estudios hispanicos, 4, 2, 13-41.

Perez HERrANZ, F. M. (2008): Del monstruo de Amstetten al sindrome de Roussseau,
Eikasia. Revista de Filosofia, 111, 19, 1-55.

PesEr, J. L. (2003): La revolucién hipocratica de Philippe Pinel, Asclepio: Revista de
historia de la medicina y de la ciencia, LV-1, 263-280.

PLANELLA, J. (2007): Los monstruos, Barcelona, Piramide.

RocHE CARCEL, J. A. (2022): King Kong, el gorila negro, Revista trimestral de cine y
video, 39 (5): 1113-1157. https:/ /doi.org/10.1080/10509208.2021.1905473.
RiviLLa BoNet; PUEYO, J. (1695): Desvios de la naturaleza o Tratado de el origen de los
monstros a que va anadido vn compendio de curaciones chyrurgicas en monstruosos

accidentes, Lima, Imprenta Real.

SAINT-HILAIRE, 1. G. (1832): Traité de teratology, Paris, ]. B. Baillere.

SALDARRIAGA, W. et al. (2007): La ciclopia en el hospital universitario del valle (Cali,
Colombia). Reporte de cuatro casos nacidos y revision de la literatura, Revista
de Obstetricia y Ginecologia, 59, (1), 70-77.

SanTiesTEBAN, H. (2000): El monstruo y su ser, Relaciones. Estudios de historia y
sociedad, XXI (81), 95-126.

VAsQuez Rocca, A. (2012): Foucault; Los Anormales, una genealogia de lo
monstruoso. Apuntes para una historiografia de la locura, Nomadas: Critical
Journal of Social and Juridical Sciences, 34, 403-420.

Porov, 1. Y. (2000): El problema de los monstruos en la evolucién, Ludus vitalis,
8,13, 35-50.

RusLack, U. (1996): Pregnancy, childbirth and the female body in early modern
Germany, Past and Presnet, 150 (1), 84-110.

SHELLEY, M. (2004): Frankenstein o el moderno Prometeo, Libros EnRed.

ToLepo-Licourt M.; TELLEZ-Garcia A.L. y Licourt-Otero D. (2021): Genética y
ambiente en la embriogénesis de la secuencia sirenomelia, reporte de un caso,
Universidad de Ciencias Médicas de Pinar del Rio, 17 (1).

414 Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112



ULPGC
Universidad de
Las Palmas de
Gran Canaria

Facultad de
Geografia e Historia

Colaboran: ,
DEPARTAMENTO DE CIENCIAS HISTORICAS
DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA

©



	1-VEG_2026_1_PORTADA
	2_VEG_2026_1_PORTADILLA_NUMERO
	3-VEG_2026_1_CREDITOS
	4-VEG_2026_1_SUMARIO_DEFINITIVO_IVAN
	VEG_2026_1_09z_PORTADILLA_ESTUDIOS
	VEG_2026_1_17 MONGE
	VEG_2026_1_Z_CONTRAPORTADA_FINAL



