


ISSN: 1133-598X
eISSN: 2341-1112

Vol. 26, Nº1

(2026)



 

  
Vol. 26  Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214 

ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112 
https://doi.org/10.51349/veg 

Periodicidad: Semestral 

 
 
Vegueta: Anuario de la Facultad de Geografía e Historia (ISSN: 1133-598X; eISSN: 2341-112) es una revista 
científica, editada por la Facultad de Geografía e Historia de la Universidad de Las Palmas de Gran Canaria 
(España). Se publica anualmente desde 1992 y es una revista interdisciplinar que acepta trabajos de 
investigación originales e inéditos en cualquiera de las lenguas habituales en el ámbito académico, sobre 
Historia, Geografía e Historia del Arte,  una vez superan un proceso de evaluación anónimo por expertos 
anónimos (sistema de doble ciego). La revista se divide en tres secciones: Dossier, Estudios y Reseñas. La 
sección Dossier está abierta a la publicación de temas monográficos, necesariamente interdisciplinares, 
coordinados y revisados por un especialista en la materia. La sección Estudios publica trabajos de investigación 
originales e inéditos enviados a la revista, una vez superan el proceso de evaluación anónimo por expertos 
externos. Finalmente, la sección Reseñas publica recensiones críticas de monografías significativas en el ámbito 
temático de la revista. 
Vegueta está indexada en Web of Science (Emerging Sources Citation Index), SCOPUS, European Reference 
Index for Humanities & Social Sciences (ERIH PLUS), REDIB, Google Scholar Metrics y Latindex, así como 
en directorios de revistas como Dialnet, DICE, RESH y MIAR. Vegueta es Q2 en Historia (SJR 2024) y Q3 en 
Geografía, Planificación y Desarrollo (SJR 2024). Además, posee una categoría B en la Clasificación Integrada 
de Revistas Científicas (CIRC) y ha renovado en 2025 el Sello de Calidad FECYT, junto con la Mención de 
Buenas Prácticas Editoriales en Igualdad de Género. 
 
Vegueta: Anuario de la Facultad de Geografía e Historia (ISSN: 1133-598X; eISSN: 2341-112) is a peer-
reviewed journal edited by the Faculty of Geography and History of the University of Las Palmas de Gran 
Canaria. Vegueta has been published yearly since 1992. The main objective of this journal is to contribute to 
knowledge dissemination amongst researchers in the fields of History, Geography and History of Art. Vegueta 
includes original and unpublished research papers within the area of Humanities. To be considered for 
publication, the contributions must be written in any of the main scientific languages and go through a “double-
blind” peer-reviewed process. The journal is divided into three sections: Monograph Section, Miscellanea and 
Reviews. The Monograph Section is open to monographic topics complying with the prerequisite of being 
interdisciplinary. This section is coordinated and reviewed by a research specialist in the field. The Miscellanea 
Section publishes original and previously unreleased contributions, after going through a “double-blind” peer-
reviewed process. Finally, the Reviews Section is open to works about relevant books dealing with the major 
topics of the journal. 
Vegueta is indexed in Web of Science (Emerging Sources Citation Index), SCOPUS, the European Reference 
Index for the Humanities & Social Sciences (ERIH PLUS), REDIB, Google Scholar Metrics, and Latindex, as 
well as in journal directories such as Dialnet, DICE, RESH, and MIAR. Vegueta is ranked Q2 in History (SJR 
2024) and Q3 in Geography, Planning and Development (SJR 2024). In addition, it holds a Category B rating 
in the Integrated Classification of Scientific Journals (CIRC) and renewed in 2025 the FECYT Seal of Quality, 
together with the Mention for Good Editorial Practices in Gender Equality. 
 

 

 

 
 

 

 
 

Correspondencia / Mailing Address: Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía e Historia, Universidad de 
Las Palmas de Gran Canaria, Facultad de Geografía e Historia, Pza. de la Constitución, s/n. E-35004 Las Palmas 
de Gran Canaria. España. Teléfono: (+34) 928458920. Correo: revistavegueta@ulpgc.es Web: 
http://revistavegueta.ulpgc.es/ojs. DOI: https://doi.org/10.51349/veg 



 

  
Vol. 26  Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214 

ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112 
https://doi.org/10.51349/veg 

Periodicidad: Semestral 

 
 

EQUIPO EDITORIAL / EDITORIAL BOARD 
 
 

Dirección / Editor in Chief 
Israel Campos Méndez (ULPGC, España) 
 
Secretaría / Deputy Editor in Chief 
María Luisa Monteiro Quintana (ULPGC, España) 
 
Consejo de Redacción / Editorial Board 
Juan Manuel Bello León (U. de La Laguna, España) 
Ricardo Del Molino Garcia (U. Externado, 
Colombia) 
Marta García Cabrera (ULPGC, España) 
María Gómez Martín (U. de Cádiz, España) 
Pablo Martínez Riquelme (U. de la Frontera, Chile) 
Dulce Pimentel, (U. Nova de Lisboa, Portugal) 
Carlos Píriz González (U. de Cádiz) 
Maria Antonietta Russo (U. de Palermo, Italia) 
Jonathan Alberto Santana Cabrera (ULPGC, España) 
Aaron Moisés Santana Cordero (U. de Salamanca, 
España) 
Olatz Villanueva Zubizarreta (U. de Valladolid, 
España) 
 
Consejo Asesor / Advisory Board 
Manuel Ramón González Herrera (U. Autónoma de 
Ciudad Juárez, México) 
Carmen Gaitán Salinas (Instituto de Historia del CSIC, 
España) 
María Esther Chávez Álvarez (U. de La Laguna, 
España)  
Elisa Guerra Doce (U. de Valladolid, España)  
Gabriele Archetti (U. Cattolica del Sacro Cuore 
Brescia, Italia)  
Claudio Azzara (U. degli Studi di Salerno, Italia)   
Elena Catalán Martínez (U. País Vasco, España)  
Luisa María Muñoz Abeledo (U. Santiago de 
Compostela, España)  
María Gabriela Huidobro (U. Andrés Bello, Chile)  
Renata Senna Garraffoni (U. Federal do Paraná, 
Brasil) 
Gloria Espigado Tocino (U. de Cádiz, España)   
Edgardo Garrido Pérez (Estación Científica de 
COIBA AIP, Panamá)  
Carlos Pereira da Silva (U. Nova de Lisboa, Portugal)  
María José López Pozo (Loyola University, EEUU) 

 Edición / Edition 
Facultad de Geografía e Historia de la Universidad de 
Las Palmas de Gran Canaria 
 
Colaboración / Collaboration 
Departamento de Ciencias Históricas (ULPGC) 
Departamento de Geografía (ULPGC) 
 
Diseño y Maquetación / Design & Layout 
Margullía – Cultura Digital 
 

 
 
© 2026 ULPGC. Los originales de los textos publicados en la revista Vegueta, edición impresa y electrónica, 
son propiedad de la Universidad de Las Palmas de Gran Canaria y se encuentra en acceso abierto, distribuidos 
bajo los términos de la licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (by-nc-sd) Spain 3.0, 
siendo necesario citar la procedencia en cualquier reproducción parcial o total del contenido. 

 
 



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

SUMARIO / SUMMARY

OBITUARIO / OBITUARY

JUAN MANUEL SANTANA PÉREZ. Alberto Anaya Hernández (1946-2025). Cautivo de la Historia /  Luis 
Alberto Anaya Hernández (1945-2025). Captive of History            9-11

DOSSIER: Estudios Africanos, Enfoques multidisciplinares desde las Humanidades y las Ciencias 
Sociales  /  African  Studies,  Multidisciplinary  Approaches  from  the  Humanities  and  Social 
Sciences

DANIEL CASTILLO HIDALGO: Introducción al dossier  Estudios Africanos. Enfoques multidisciplinares 
desde las humanidades y las ciencias sociales          15-18

ELSA AIMÉ GONZALEZ*, ALFREDO DOS SANTOS SOARES:  La  diáspora  africana  como reflejo  y  sujeto 
transformador  de  las  relaciones  internacionales,  a  partir  del  concepto  de  sankofa  /  The  African 
diaspora as a reflection and transformative subject of international relations, based on the concept 
of sankofa          19-43

ATTA BREDOUMOU ALBERT AMOAKON: La  Diáspora  ecuatoguineana  en  la  Comunidad  de  Madrid: 
Análisis de los movimientos migratorios y la situación actual / The Equatorial Guinean Diaspora in 
the Community of Madrid: Analysis of migratory movements and the current situation          45-67

SAIBA BAYO: Art, Memory, and Recollection in Ousmane Sembene’s Historiographic Film Emitaï 
(1971) / Arte, memoria y recuerdo en la película historiográfica Emitaï (1971) de Ousmane Sembene

         69-95
  
ÁNGELES JURADO QUINTANA: Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos: el caso de 
la desnudez pública en Costa de Marfil /  Women's strategies of dissidence in African contexts: the 
case of public nudity in Côte d'Ivoire        97-126

DAGAUH GWENNAEL GAUTIER KOMENAN: Realineamiento Geopolítico en el Sahel occidental: Causas y 
características  (2002-2025) /  Geopolitical  realignment  in  the  western  Sahel:  Causes  and 
characteristics (2002–2025)      127-152

JOSÉ MANUEL MAROTO BLANCO*, DJANDUÉ BI DROMBÉ: Sankofa:  de la  deconstrucción colonial  a  la 
reconstrucción sociocultural a través de las lenguas en Costa de Marfil  /  Sankofa: from colonial 
deconstruction to sociocultural reconstruction through languages in Ivory Coast      153-180

ORIOL PUIG CEPERO: A climate of migration in the Sahel: between mobility and immobility / Un clima 
de migración en el Sahel: entre la movilidad y la inmovilidad      181-202



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

ESTUDIOS / STUDIES

JOSE ANTONIO BARRA MARTÍNEZ*,  FRANCISCO JOSÉ MORALES YAGO,  MARÍA LUISA DE LÁZARO TORRES: 
Consecuencias  para  el  desarrollo  local  y  territorial  de  las  epidemias  de  Ébola  en  África /  
Consequences for Local and Territorial Development of the Ebola Epidemics in Africa      205-230

ADRIÁN CALONGE MIRANDA: Ejemplos de coroplastia  de culto doméstico procedentes del  complejo 
alfarero de Tritium Magallum (Tricio, La Rioja) /  Examples of domestic cult coroplasty from the 
Tritium Magallum pottery complex (Tricio, La Rioja)      231-253

ROQUE HIDALGO ÁLVAREZ*, CARMEN MORENTE MUÑOZ, JULIO PÉREZ SERRANO: Identificación de las clases 
propietarias de Granada mediante su cédula personal en 1926 /  Identification of the owning class 
through their personal ID card: case study of Granada in 1926       255-285

BELÉN GARCÍA MALAGÓN: Los planes de gestión como instrumentos de conservación patrimonial: el 
caso  de  la  ciudad  de  Ávila  y  su  implantación  /  Management  plans  as  heritage  conservation 
instruments. The Case of the City of Ávila and Its Implementation      287-315

ENRICO GIORDANO: El establecimiento del Movimiento Federalista Europeo en España. Un caso de 
estudio sobre  oposición antifranquista  y  representatividad política  y territorial  en Europa (1971-
1976)  /  The establishment of the European Federalist Movement in Spain. A case study of anti-
Franco opposition and political and territorial representation in Europe (1971-1976)     317-338

CAROLINA HENRIQUES PEREIRA: Espacios  de  «acogida»  de  refugiados  durante  la  Segunda  Guerra 
Mundial: los campos de internamiento franceses y españoles y las «residencias fijas» portuguesas / 
Refugee «reception» spaces during the Second World War: French and Spanish internment camps 
and Portuguese «fixed residences»                  339-357

ELISABETH MENOR NATAL:  Las inscripciones funerarias del yacimiento de la Mezquita «La Mezquita» 
(Cadalso de los Vidrios, Madrid) /  The funerary inscriptions of the «La Mezquita» Archaeological 
Site (Cadalso de los Vidrios, Madrid)      359-388

MARIANO MONGE SUÁREZ: Teratopolítica, monstruos y portentos: una perspectiva biohistórica, 1767-
1820 / Teratopolitics, monsters and portents: a biohistorical perspective, 1767-1820      389-414

JOSÉ LUIS MORENO-PEREZ: Estrategias  diplomáticas  y  sombras  de  inteligencia:  las  relaciones 
internacionales de las organizaciones estudiantiles españolas durante la Guerra Fría Cultural (1945-
1969) /  Diplomatic strategies and intelligence shadows: international relations of Spanish student 
organizations during the Cultural Cold War (1945-1969)      415-443

FRANCISCO MANUEL PASTOR GARRIGUES: No  habrá  guerra  del  Rif.  El  bloqueo  de  las  guarniciones 
españolas de Alhucemas y Vélez de la Gomera (1899-1900) / There will be no Rif war. The blockade 
of the Spanish garrisons of Alhucemas and Vélez de la Gomera (1899-1900)      445-472



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

DANIEL PÉREZ ESTÉVEZ: Cooperación  entre  museos  desde  un  enfoque  decolonial.  La  Sociedad 
Científica El Museo Canario y el Muséum national d’Histoire naturelle / Musée de l´Homme de 
París / Cooperation between museums from a decolonial perspective. The Scientific Society El Museo 
Canario and the Muséum national d’Histoire naturelle / Musée de l´Homme of Paris      473-504

JOSÉ LUIS PUYA LUCENA: «Si no es también tratando mal de palabra y obra». Rosa del Bechio Verme 
ante la Real Justicia y los negocios familiares / «But it is also by treatring badly of word and deed». 
Rosa del Bechio Verme before the Royal Justice and family businesses      505-518

JORGE RAMÓN ROS: El Pueblo y la amenaza del bloqueo urbano: los levantamientos valencianos contra 
el impuesto de consumos en 1887 / The people and the threat of urban blockade: the Valencian 
uprisings against consumption tax in 1887        519-543

ANTONIO SÁNCHEZ GONZÁLEZ: Imaginando el desaparecido Archivo del marquesado de Ayamonte 500 
años después / Imagining the now lost Archives of the Marquisate of Ayamonte 500 years afterwards

     545-583

RESEÑAS / REVIEWS 

FERNANDO BRUQUETAS DE CASTRO: Gerardo  Muñoz  Lorente,  Historia  del  Sahara  Español.  De  la 
colonización al abandono (1884-1976). Editorial Almuzara, Córdoba, 2024; 717 págs. ISBN 978-84-
10520-39-4      587-590

DANIEL CASTILLO HIDALGO: Jesús Mirás Araujo, Nuria. Rodríguez-Martín (eds.), Economic History of 
the European Energy Industry, Routledge Explorations in Economic History, Routledge, London, 
2025, 216 págs. ISBN: 978-1-032-55034-3   591-595

MARÍA CARRIÓN LONGARELA: Miguel Taín Guzmán y Patricia Fra López (eds.),  Georgiana Goddard 
King y The Way of Saint James (1920), Akal, Madrid, 2024, 444 págs. ISBN: 978-84-460-5549-5

     597-603

CATHERINE MUÑOZ: Mirella  Romero Recio,  (ed.),  Pompeii  in the Visual  and Performing Arts:  Its 
Reception  in  Spain  and  Latin  America.  (IMAGINES-Classical  Receptions  in  the  Visual  and 
Performing Arts). Bloomsbury Academic, London, 2023, 256 págs. ISBN 9781350277885   605-608

NAYRA PÉREZ HERNÁNDEZ:  Antonio  Becerra  Bolaños,  Más  allá  del  vuelva  usted  mañana.  La 
administración pública en la literatura española, S.  XVI-S. XIX (Florilegio).  ULPGC Ediciones. 
Colección Manuel Velázquez Cabrera, n.º 3, Las Palmas de G.C., 2023, 154 págs. ISBN 978-84-
9042-513-8.  Antonio  Becerra  Bolaños,  ¡Qué  administración  tendría  yo  si  me  dejaran!  La 
administración  pública  en  la  literatura  española  (1839-1939)  (Florilegio).  ULPGC  Ediciones. 
Colección Manuel Velázquez Cabrera, no 4, Las Palmas de G.C., 344 págs. ISBN 978-84-9042-555-
8      609-611



Vol. 26 Núm. 1 • 2026 • D.L.: GC1206-1214
ISSN: 1133-598X • eISSN: 2341-1112

https://doi.org/10.51349/veg
Periodicidad: Semestral

LEONOR ZOZAYA-MONTES: Rocío Postigo Ruiz,  Notariado público en Sevilla en la primera mitad del 
siglo XV. Ediciones Trea (col. Piedras angulares), Gijón, 2023, 236 págs. ISBN: 978-84-19823-16-8

     613-617

Estadísticas 2025 / Statistics 2025      619-620



Estudios / Studies



389
Copyright: © 2026 ULPGC. Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo los términos 
de la licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (by-nc-nd) Spain 3.0.

Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía e Historia
26 (1), 2026, 389-414

eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veg.2026.1.17

Teratopolítica, monstruos y portentos: 
Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

Teratopolitics, Monsters And Portents: 
A Biohistorical Perspective, 1767-1820

Mariano Monge Juárez
Universidad de Murcia

https://orcid.org/0000-0002-5832-1638
 mongejuarez@um.es

Recibido: 16/12/2024; Revisado: 17/03/2025; Aceptado: 22/05/2025

Resumen	

El presente artículo plantea un punto de partida para el análisis de la teratología desde una ótica 
biohistórica y, por tanto, biopolítica, en el momento de la transición de dos paradigmas: el de la 
Ilustración del siglo xviii y el del Romanticismo, durante los primeros años del siglo xix. Nuestra 
intención es afrontar el problema del monstruo como portento social, económico y político desde los 
anclajes estéticos del Renacimiento, la ruptura que supone el Barroco y las dimensiones escénicas y 
obscénicas que adquiere como solución en cuanto conflicto cultural, religioso y científico del hecho 
monstruoso. 

Palabras clave: Biopolítica; Teratología; Biohistoria; Marginación social; Monstruos humanos.

Abstract

This article attempts propose a starting point for the analysis of teratology from a biohistorical and, 
therefore, biopolitical perspective, at the time of the transition of two paradigms: that of the 18th 
century Enlightenment and that of Romanticism, during the first years of the 19th century. Our aim 
attempts to confront the problem of the monster as a social, economic and political portent from the 
aesthetic anchors of the Renaissance, the rupture represented by the Baroque and the scenic and 
obscene dimensions that it acquires as a solution in terms of cultural, religious and scientific conflict 
of the monstrous fact.

Keywords: Bipolitics; Teratology; Biohistory; Social marginalization; human monsters.



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

390

1. INTRODUCCIÓN
	
La naturaleza del monstruo humano, objeto de estudio de la teratología, 

ha despertado asombro, miedo e interés científico durante siglos. Su origen ha 
causado interpretaciones religiosas, esotéricas y científicas. El monstruo siempre 
ha producido, en todas las culturas, una especial fascinación, desde el poema 
de Gilgamesh y el monstruo Humbaba, que guardaba el Bosque de los Cedros, 
pasando por el concepto teras griego, referido a lo portentoso, hasta hoy, tiempos 
de transhumanismo. Quizá debido al peso de esta tradición, la idea de monstruo 
sea tan diversa, por ello requiere ser clasificada en diferentes categorías: la 
primera se encuentra inserta en la mitología1 y la ficción, propio de la Antigüedad 
y la Edad Media; la segunda alude al monstruo como anomalía de la naturaleza, 
cuya reconceptualización comienza en la literatura de ambición científica en el 
Renacimiento, tal es el caso de la obra de Ambroise Paré, Monstruos y prodigios, 
publicada en 1575, por otra parte, el monstruo también ha sido el Estado para 
Hobbes y para la reacción de las primeras décadas del novecientos, el monstruo 
se encarnaba en los desastres de la Revolución. Así la Gaceta de Madrid y otras 
publicaciones equivalentes se refieren, en el ámbito político, por ejemplo, a 
Napoleón. Esta línea sinuosa desemboca en el positivismo del siglo xix —del que 
nos ocupamos en este artículo-; y, por último, la tercera entiende el monstruo 
en calidad de metáfora del mal, característica de la contemporaneidad, en 
cuanto asesino, violador o incluso dictador. A su vez, a esta diversidad hemos 
de sumar las diferentes ciencias que tienen por objeto el estudio del monstruo: 
tanto la Filosofía, la Medicina, la Biología, la Antropología, o el Arte, como la 
Historia lo tratan desde su punto de vista, aunque todas confluyen en el problema 
de las anomalías estigmatizantes, de algún modo, formas de «otredad» y sus 
consecuencias. 

El objeto de estudio de este artículo se ocupa de la segunda categoría, 
el monstruo en calidad de anomalía de la naturaleza, a través de ocho casos 
publicados en distintos medios, así como de su dimensión escénica: exhibición en 
tabernas o musealización, durante el periodo comprendido entre 1767 y 1820, que 
corresponde a una coyuntura de tiempo marcada por la aparición de dos tratados 
científicos que pretenden analizar la naturaleza de estas graves deformaciones: 
el primero, el ensayo de Albretch von Haller, De monstris, editado en Gotinga, en 
1751, y el segundo, ya desde una perspectiva plenamente positivista, Philosophie 
anatomique des monstruosités humaines, de Étienne Geoffroy Saint-Hilaire,  
publicado en París, en 1822. 

Mas, el problema de la definición es el primer paso. Hacia 1790, Kant, en 
su Crítica del juicio, nos aporta una definición desde el campo de la ontología: 
«el monstruo es un objeto que por su magnitud niega el fin que constituye su 
propio concepto» (Esteban Sánchez, 1994: 332). Esta especie de aporía muestra 
el difícil camino de la definición del concepto monstruo, pero, sin intención 
de abrir un debate conceptual en torno a la idea de monstruo, deformidad o 

1 En España, destaca la obra de Antonio Castilla de Lucas (1898-1972) en la segunda mitad del siglo xx. 



 
Mariano Monge Juárez 

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 391

desviación anatómica [biológica], que sin duda sería un tema suficiente en sí para 
un trabajo monográfico, nuestro punto de partida, como acabamos de comprobar 
tras el ejemplo de Kant, ha de ser la controversia sobre la definición. Hacia 
1820, para el citado Geoffroy Saint-Hilaire, fundador de la teratología científica, 
«las Monstruosidades son anomalías muy complejas, muy graves, que hacen 
imposible o difícil el cumplimiento de una o varias funciones, o producen en los 
individuos a quienes afectan una conformación viciosa muy diferente de la que 
presenta ordinariamente su especie; por ejemplo, la ectromelia2 o la ciclopía».3 
(Canguilhem, 1971: 98). 

Ahora bien, si nos aproximamos al significado etimológico, entendemos por 
«monstruo» «lo que se muestra», incluso «aquello que revela» (Cohen, 1996: 4), 
luego nos encontramos ante un problema visual, incluso escénico, susceptible de 
producir alteraciones en el orden cotidiano de la convivencia, que se presenta 
como «antítesis del orden social» (Miranda y Vallejo, 2023: 13), ya que el monstruo 
significa la introducción de una desviación en el curso de la vida, la familia y/o 
la sociedad, de un «otro» que procede del interior anómalo y misterioso de la 
naturaleza y que puede alterar la norma cultural: económica, política, social, 
religiosa. Ya desde otra óptica, es valiosa la tipología que presenta Flores de la Flor: 
monstruos son aquellos «carentes de brazos o piernas o de ambos», «monstruos 
bicorpóreos y bicípites», «gigantes y enanos» y «hermafroditas y cambios de 
sexo» (2012: 93-100). 

Por otra parte, hemos de atender a la etimología griega, que ha producido la 
palabra teratología, en donde teras procede del campo semántico de los prodigioso 
y divino, como, por ejemplo, la palabra teratoskopos, que significa intérprete 
de los presagios (Orsanic, 2017: 15). Otra condición elemental del monstruo es 
«que en su ser se da una coniunctio elementorum, una conjunción de elementos. 
Elementos heterogéneos en la mayor parte de las ocasiones, pero también con 
otros francamente contrapuestos, en donde llega a haber una conciliación 
de contrarios», lo cual refuerza esa idea de caos, escándalo y amenaza social 
(Santiesteban, 2000: 98-99) o, como relata Moraña,  desde la óptica biopolítica, que 
nos interesa especialmente, «lo monstruoso se asimila a una violación inaceptable 
del orden existente, a la imposición de un trastorno simbólico que afecta las 
bases mismas de la sociedad, que se siente no solo amenazada físicamente sino 
violentada en sus principios y valores» (2017: 239). 

También conviene tener en cuenta la definición de Esteban Sánchez, que 
matiza las palabras del diccionario: «lo monstruoso sería la cualidad que es contra 
el «orden natural» y la monstruosidad, «un desorden grave de la proporción 
natural», de modo que se define en función de la norma (1994: 314), siendo «la 

2 Se trata de «una malformación congénita letal [también conocida como sirenomelia o síndrome de 
la sirena] extremadamente rara descrita desde mediados del siglo xix. Se caracteriza por la fusión 
completa o parcial de los miembros inferiores causada por un defecto del blastema caudal axial 
posterior en la cuarta semana del desarrollo embrionario» (Toledo-Licourt, Téllez-García y Licourt-
Otero, 2021). 
3 Se trata de «una malformación congénita incompatible con la vida, caracterizada por la presencia 
de un ojo en posición central, secundaria a holoprosenfalia alobar, de etiología heterogénea, con uan 
prevalencia de 1-3 en 100.000 nacidos.» (Saldarriagaet al., 2007: 71)



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112392

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

norma» una cuestión, en este caso, meramente estadística. El problema es que 
«las divergencias de la norma se dividen más fraccionadamente, dando lugar 
a la aparición de las nociones:  desviación, variación, aberración, anomalía y 
monstruosidad» (Popov, 2000: 36), que producen un asombro funesto para 
cualquier observador. A su vez, la vertiente antropológica de la «otredad», es 
decir, «el concepto de monstruo, asociado al Otro, al que no es como nosotros 
—que nos autoconstituimos en el canon de normalidad—, y cubre un campo 
suficientemente ambiguo como para justificar cualquier conducta que, en un 
momento dado, se considere alejada de las costumbres» (Pérez Herranz, 2008, p. 6). 
Por último, es necesario tener en cuenta las tipologías de estigmas según Ervin 
Goffman, en las que el monstruo se ubica entre las «aberraciones del cuerpo», que 
fundan una identidad, la identidad del monstruo (Goffman, 2003: 14).  Hoy, la 
teratología, ya una palabra en desuso, se reduce al estudio de las malformaciones 
en el embrión o el feto humano y es una parte de la embriología. 

1.1. Marco teórico y metodología

Dada la diversidad de definiciones que hemos visto, es evidente que 
cuando nos acercamos al problema de la teratología, hemos de  hacerlo desde 
una historia amplia y permeable, antropológica (y biológica), con implicaciones 
biopolíticas, que llamamos biohistoria, y, aunque la medicina ha sido la ciencia 
que ha reclamado el estudio del monstruo como uno de sus campos privativos, 
sobre todo durante el siglo xviii, xix y principios del siglo xx4 (López Sánchez, 
2009), desde nuestro punto de vista, es la historia, en concreto esa biohistoria a la 
que nos referimos, la disciplina que mejor se adapta a los diferentes contextos y 
análisis del monstruo. 

Por tanto, desde este criterio biohistórico, proponemos la siguiente hipótesis 
de trabajo: el choque cultural y emocional que produce la existencia del monstruo 
(anomalía de la naturaleza), sobreviva o no tras el parto, implica una respuesta 
social que sitúa dicha anomalía biológica en el territorio de la escenificación. Esta 
exhibición del monstruo se materializará en espacios científicos (museos), pero 
también en espacios lúdicos (circos, tabernas), ambas estrategias biopolíticas 
responden a una forma disciplinaria de controlar y, a la misma vez, separar dicha 
desviación de la naturaleza, de modo que no suponga conflictos en la convivencia 
social.  Así, en esta sociedad, de transición entre el Antiguo Régimen y la 
contemporánea, carente de toda noción de derecho humano, será el simulacro, la 
estigmatización, la escenificación y musealización la forma catártica de asimilar la 
monstruosidad y su identidad. 

Para proceder a su demostración o refutación, exponemos los siguientes 
objetivos: conocer de forma sintética las diferentes definiciones y teorías en torno 
al monstruo que han intervenido en su construcción social histórica desde el 
Humanismo y la Ilustración; analizar las fuentes primarias propuestas (ocho casos) 

4 Aunque hasta que no se descubran los mecanismos internos del ADN, ya bien avanzado el siglo xx, 
no se conocerá el verdadero origen de las malformaciones que dan lugar a estos «portentos».



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 393

desde la crítica a los discursos dominantes en la coyuntura del final del Antiguo 
Régimen y el principio de la contemporaneidad en España y su entorno colonial 
y geográfico (1767-1820); plantear un modelo biopolítico de interpretación de la 
anomalía anatómica como elemento de amenaza social, pero también en cuanto 
objeto de escenificación y musealización; formular una serie de conclusiones que 
ayuden a comprender el periodo de transición hacia una diferente concepción 
del cuerpo, y sus anomalías en el nuevo contexto científico (nueva medicina de la 
anatomía y la fisiología), económico (capitalismo) y político (liberalismo). 

Desde la óptica de la literatura epistemológica, sin duda, la obra de Foucault 
es decisiva si pretendemos abordar cualquier tema relacionado con las formas 
de marginación y el poder, en cambio, si nos referimos al concepto monstruo en 
sí, en cuanto sujeto estigmatizado por la deformidad física y sus consecuencias, 
la obra del filósofo francés no nos parece suficiente porque su sistema deriva 
hacia aspectos psiquiátricos, raciales, sexuales, penales y/o criminales. Mientras 
el monstruo será, simplemente, una anomalía anatómica que despierta asombro, 
interés científico, escándalo y/o piedad (Foucault, 2007:107). Aun así, el modelo 
foucaultiano resulta imprescindible; su fundamento es el análisis crítico del 
Estado, del discurso médico (psiquiátrico), científico y de la sociedad frente a la 
desviación, de ahí que, en parte, su orientación y terminología tenga que estar 
necesariamente presente en este artículo. También en este sentido nos hemos 
servido de la obra, ya clásica, de Berger y Luckmann, La construcción social de la 
realidad, para abordar el problema de la marginación y lo diferente, sobre todo 
debido a la dimensión de lo anómalo. Asimismo, Ervin Goffman, a través de 
su obra Estigma. La identidad deteriorada, nos ha ayudado a interpretar la forma 
de afrontar el problema social e histórico del estigma, las estigmatizaciones y la 
identidad estigmatizada. 

En consecuencia, el marco teórico en el que pretendemos plantear y desarrollar 
el presente artículo es, como decíamos, la biohistoria y la historia social por medio 
de un modelo biopolítico de interpretación, pues 

[…] la categoría de monstruo es una noción propia de la biopolítica, ya que 
interviene tanto en las versiones negativas de la biopolítica, como en sus versiones 
afirmativas […] el monstruo representaría al sujeto deshumanizado producido por 
los mecanismos de exclusión, ejemplo extremo de lo cual serían los recluidos […] 
(Balza, 2013: 29)

Esta forma de hacer, en la que los aspectos materiales (biología, economía, 
ecología, naturaleza…) determinan originariamente las cuestiones culturales e 
ideológicas de una sociedad (mentalidad colectiva), nos permite un planteamiento 
deconstructivo de los fenómenos teratológicos. Ergo, consideramos que, para 
tratar el objeto-problema del que nos vamos a ocupar, todo lo relacionado con la 
vida (bios) es fundamental, por ello, como decíamos más arriba, nuestro punto de 
partida se enmarca en el campo de la biohistoria: un estudio del pasado a través 
de los elementos íntimamente relacionados con el binomio vida-sociedad y ser-
humano-biológico frente a ser-humano-social (político). Como advierte Roberto 



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

Esposito, la vida desde lo biológico ha constituido un «marco material» para la 
historia (2006, p. 7), ya que ambas formas de «comportamiento», el biológico y el 
social, nos introducen en la vieja dialéctica naturaleza-cultura, y son responsables 
de una infinita controversia desde Aristóteles, precisamente el primero que 
abordó la monstruosidad con pretensiones científicas (o al menos no mitológicas) 
(Pérez Herranz, 2008: 5), hasta las últimas teorías sobre la post-humanidad. Como 
advierte Vásquez Rocca:

El campo de aparición del monstruo, por lo tanto, es un dominio al que puede 
calificarse de jurídico, biológico y plástico. La figura de un ser mitad hombre mitad 
bestia (privilegiada sobre todo en la Edad Media), las individualidades dobles 
(valorizadas sobre todo en el Renacimiento), los hermafroditas (que suscitaron 
tantos problemas en los siglos xvii  y  xviii) representan bien  históricamente  las  
figuras  arquetípicas de esa doble infracción. (2012: 411) 

Es precisamente esta suerte de bio-materialismo la que nos permite estudiar 
el choque que produce la existencia del monstruo humano con respecto al aparato 
económico, político, científico, médico y, finalmente, ético y religioso (cultural), 
observable en la Gaceta de Madrid, organismo oficial que reproduce el pensamiento 
dominante entre 1767 y 1820, fechas que nos sitúa en la transición entre dos 
paradigmas: la Ilustración y el Romanticismo, espacio de cambio entre el Antiguo 
Régimen (tardo-feudalismo) y el Liberalismo (proto-capitalismo), en  el que 
consideramos que el Estado y sus entramados de poder (oligarquías, ideología, 
ciencia, religión) produce nuevas formas de asumir y controlar la sociedad. 
Denominamos biopolítica a esta nueva forma de ejercer el poder [Castrillón 
Aldana y Pulido Correo, 2003: 193], y, desde ese tamiz que se substancializa en una 
sola idea, nos hemos aproximado al discurso sobre las anomalías monstruosas. 
La paradoja del monstruo en este segmento de tiempo nos hace reflexionar en 
torno al nacimiento del concepto individuo (ciudadano) frente a las condiciones 
del monstruo, duda existencial desde la biología que afronta el derecho civil 
(Santiesteban, 2000: 101). 

Pero, ¿de qué forma resuelven la sociedad y el discurso dominante ese choque 
con el monstruo? Tanto la vía de la escenificación como la de la obscenidad son 
respuestas que, a través de la ceremonia del simulacro, producen un afecto 
placebo en una sociedad que vive con desasosiego que, dentro de la Naturaleza, 
exista semejante desviación, incomprensible y dolorosa. La Iglesia resuelve este 
problema con el bautismo, rito que ejerce como primer paso en el gran simulacro 
de «incluir» al monstruo en la comunidad humana, después, será la escenificación 
la forma catártica en que el monstruo es asumido: la ciencia lo musealizará, 
mientras la sociedad lo convierte en un espectáculo. Por otra parte, en ámbitos 
privados y familiares, el monstruo será también ocultado, aunque este hecho sea 
muy difícil de estudiar por su propia condición secreta. 

El modelo biopolítico nos ha inducido a clasificar ocho casos descritos entre 
1767 y 1820 en documentos oficiales, Gaceta de Madrid, Gazeta Extraordinaria del 
Gobierno, Gazeta de México, Diario noticioso universal y Mercurio histórico y político, 
que nos ubican ante el discurso científico-político hegemónico en la sociedad. 

394



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112

El criterio vida-muerte, o mera supervivencia biológica del ser monstruoso, 
es el primer paso, ya que el monstruo superviviente conduce al inmediato 
problema de la condición humana, pero también a la cuestión: ¿qué hacer con 
el ser anómalo? ¿cómo protegerlo y cómo proteger a la sociedad de sus efectos? 
A continuación, nos hemos detenido en la evolución de estas preguntas desde el 
criterio escénico, ya que los monstruos terminan siendo exhibidos de algún modo, 
en este caso, bien en tabernas, circos, teatros, bien en museos de historia natural, 
sumergidos en «espíritu de vino», de modo que convierten su estigma en una 
especie de forma «profesional» de subsistir (Goffman, 2003: 40).

Estas fuentes primarias sobre las que hemos trabajado presentan una misma 
estructura, que nos lleva a entender el discurso, primero descriptivo de la 
anomalía, luego narrativo en cuanto al desenlace. 

	

1.2. Estado de cuestión

La literatura teratológica es amplia, desde la segunda mitad del siglo xx, 
se nos presenta como un bosque de obras inserto en la posmodernidad, sobre 
todo tras la extensión de las teorías foucoultianas en torno a las diferentes 
formas de marginación, que rodean la idea de monstruo en cuento problema 
filosófico, histórico e historiográfico. En este panorama, destacan las ya citadas 
obras de Goffman, Estigma. La identidad deteriorada, publicada en inglés en 1963 
y Canguilhem, Lo normal y lo patológico, que se remonta en su primera edición en 
francés en 1966. 

En España, uno de los primeros trabajos historiográficos contemporáneos 
que muestra interés por los fenómenos teratológicos es el de Antonio Castillo 
de Lucas, Notas de teratología fabulosa, publicado en 1953. Su óptica parte de la 
antropología cultural, y su objeto de estudio se centra en el folklore y su relación 
con determinados seres mitológicos, por esta razón, aunque conviene tenerlo en 
cuenta, no lo hemos utilizado en el presente trabajo.

Como venimos diciendo, dada la diversidad de significados del concepto 
monstruo como problema social, científico y/o religioso, hemos seleccionado 
aquellas fuentes secundarias que se ocupaban exclusivamente del problema de 
la anomalía congénita y el estigma físico que impide la vida y la convivencia. 
El ensayo de Umberto Eco, Historia de la fealdad (2007), en torno a las claves 
de la fealdad y/o monstruosidad en la antigüedad y la Edad Media, nos han 
permitido conocer los fundamentos de la estética y las diferentes interpretaciones 
del monstruo a través de la literatura hispérica, bestiarios y otras narraciones 
fabulosas, que fijan el monstruo en el terreno de la ficción y/o la fábula moral, 
no obstante, el trabajo más completo en este campo, fronterizo entre Estética, 
Arte, Historia y Filosofía, es el artículo publicado en 1994 por Manuel Esteban 
Sánchez, De los monstruos o la ingeniería genética de la imaginación, que aporta una 
interesante reflexión filosófica y excelente síntesis de las teorías teratológicas que 
se han sucedido desde la antigüedad hasta los años finales del siglo xx.

395



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112396

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

Por otra parte, las investigaciones de Balza, Tras los monstruos de la biopolítica 
(2013), Miranda y Vallejo, Presentación. Desconstrucciones del monstruo biopolítico 
en América Latina y España (2023), Flores de la Flor, La presencia de los monstruos en 
la prensa hispánica finidieciochesca (2012), La problemática del bautismo del ser deforme 
(monstruo) durante la Edad Moderna (2014) y Vázquez Roca, Foucault; Los Anormales, 
una genealogía de lo monstruoso. Apuntes para una historiografía de la locura (2013) nos 
sitúan ante el problema central de este artículo, ya que suponen un análisis desde 
varios prismas del problema del monstruo en/o de la naturaleza, a través de una 
óptica biopolítica y/o religiosa, ineludible en el debate sobre la humanización de 
los seres anómalos. También es muy interesante la antropología filosófica sobre 
el monstruo que nos ofrece Santiesteban en su artículo «El monstruo y su ser» 
(2000). Por último, es necesario tener en cuenta la contribución de Igor Y. Popov, 
que propone un análisis brillante sobre el concepto de anomalía biológica y su 
trascendencia desde las teorías evolucionistas, a través de la orientación de la 
bibliografía rusa y soviética del siglo xx, así como los trabajos de Fortanet, desde 
la mirada médico-anatómica sobre el hermafroditismo, una buena síntesis sobre 
las teorías teratológicas desde el siglo xvi, en «Anatomía de la monstruosidad 
la figura del monstruo como objeto de la mirada médico-anatómica moderna» 
(2015). 

	
2. EL CONTEXTO: COYUNTURA DE LA CRISIS DEL ANTIGUO RÉGIMEN

En el contexto de la transición del Antiguo Régimen hacia el liberalismo, el 
monstruo se presenta como una deconstrucción anatómica, unas veces debido a 
causas patológicas, otras, a etiologías desconocidas. Entre estas dos causalidades 
podríamos situar la «hipótesis imaginacionista», de gran calado en el siglo xviii, que 
todavía es hoy rastreable en supersticiones relacionadas con los antojos (Rublack, 
1996: 97-110 y Moscoso, 2001: 144).  A su vez, estas anomalías nos conducen a 
dos dimensiones: por una parte, las literarias, descripciones de los cuerpos 
monstruosos (retrato de la realidad observada); por otra, las representaciones 
artísticas (grabados, dibujos) de las anomalías en ilustraciones descriptivas. 
Ambas tácticas nos derivan hacia las discusiones sobre el desorden y la condición 
humana (formal), en cuanto negación de la armonía natural observable en 
el cuerpo-monstruo y, de algún modo, argumentan la imposibilidad de la 
convivencia social, así como suponen la necesidad de su exhibición. 

Desde el Humanismo del siglo xvi, hasta el positivismo del xix, el monstruo 
responde a esta negación,  además, se posiciona en la frontera de las ciencias, 
ya que las taxonomías, tan propias del naturalismo de la Ilustración y del 
positivismo decimonónico, colocan al monstruo en los límites de lo conocido 
y lo desconocido (susceptible todavía de ser reinterpretado desde paradigmas 
mágicos, paranormales y/o supersticiosos), de modo que las desviaciones 
estéticas y anatómicas terminan significando una estigmatización insuperable5 y 

5 Es precisamente en esta segunda parte del siglo xviii cuando surge la ortopedia, sobre todo después 



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 397

se incluyen en el extenso territorio de la marginación social. Así lo retratan Berger 
y Luckmann: 

Dado que dicho conocimiento se objetiva socialmente como tal, o sea, como un 
cuerpo de verdades válidas en general acerca de la realidad, cualquier desviación 
radical que se aparte del orden institucional aparece como una desviación de la 
realidad, y puede llamársela depravación moral, enfermedad mental, o ignorancia a 
secas. Si bien estas distinciones sutiles gravitarán, como es obvio, en el tratamiento 
del desviado, comparten un status cognoscitivo inferior dentro del mundo social 
particular, que de esta manera se convierte en el mundo tout court. (Berger y 
Luckmann, 2003: 87) 

Esta reflexión, desde el campo de la sociología, nos emplaza mejor ante la 
interpretación escénica de lo monstruoso (marginal), ya que muchas de estas 
personas terminaban sobreviviendo gracias a su valor para el asombro en circos 
y ferias, en una sociedad en la que la importancia del espectáculo es creciente. 
Nótese que, desde finales del siglo xviii, y durante todo el siglo xix, destaca en toda 
Europa y América la construcción de grandes palacios de la ópera, teatros, circos, 
y, en el caso de España, plazas de toros. 

La orientación de esta coyuntura, entre el setecientos y el ochocientos, se 
encuentra ya dominada por el Romanticismo, una reacción a la presunta asepsia 
de la Ilustración. Esta nueva filosofía acaba poniendo en duda muchas cuestiones 
clásicas, sobre todo en materia de estética visual: la nueva plástica abandona las 
proporciones y las perspectivas para asumir el control sobre la deformación, 
ejercicio emocional que nos sumerge en ese mundo de incertidumbres, propio de 
la dilatada crisis del Antiguo Régimen (guerras, epidemias, hambrunas, revueltas 
o violencia social). Semejante panorama nos hace acudir a la serie de «pinturas 
negras» de Goya, a las nuevas formas de representación de William Blake, a 
los paisajes de Caspar D. Friedrich o el extremo dramatismo de las escenas de 
Théodore Géricault. En este clima, «encaja» la idea de monstruo en calidad de 
deformación, fenómeno social y metáfora que excede las interpretaciones de 
biología y medicina. 

Se trata de un momento de cambio de paradigma, de estética, de filosofía 
ante la vida y hasta de forma de vida. La primera fecha propuesta, 1767, poco 
después de la publicación de la citada obra De Monstris, de Haller, nos emplaza 
en la crisis del Antiguo Régimen, que conduce a la Revolución Francesa y a la 
creación del primer Estado liberal en Europa, I República en Francia,  mientras 
que la segunda, 1820, hace referencia la edición de Philosophie anatomique 
des monstruosités humaines, de Étienne Geoffroy Saint-Hilaire, en 1822, y a la 
recuperación de las prácticas políticas neoabsolutistas en casi toda Europa. En 
España, incluso se resucita el Tribunal de la Inquisición. Además, la época es 
también la de la publicación de la famosa novela de Mary Shelley, Frankstein o 
el moderno Prometeo en Inglaterra (1818), una obra nuclear para entender ciertos 
aspectos del Romanticismo en cuanto a sus formas de asumir la monstruosidad. 

de que Nicolas Andry de Boisregardpublique en 1743, en Bruselas,  Orthopédie, ou l’Art de prévenir et de 
corriger dans les enfants les difformités du corps. 



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112398

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

La escritora londinense imagina un ser al que se refiere como «monstruo» a lo 
largo de toda la narración. Frankenstein significa la quiebra con la Naturaleza 
y con el naturalismo, en el momento en que, por primera vez, se plantea la vida 
al margen de las leyes conocidas. Se trata de un monstruo creado, que tiene 
conciencia, que es capaz de preguntarse sobre sí mismo:

 
Cuando miraba a mi alrededor, ni veía ni oía hablar de nadie que se pareciese a mí. 
¿Era yo, pues, verdaderamente un monstruo, una mancha sobre la Tierra, de la que 
todos huían y a la que todos rechazaban?» (1994:80) Este monstruo «construido» 
artificialmente rompe con los restos del Antiguo Régimen y con su carga de tradición 
religiosa creacionista, también con el debate que había abierto Descartes sobre la 
«generación de vida». (Fortanet, 2015: 7).

 
Este debate en torno a la filosofía sobre la condición de la vida, por primera 

vez fuera de la teología, irá haciéndose cada vez más complejo, según vayan 
desarrollándose y consolidándose las teorías de Abraham Trembley6 (1710-
1784), o Buffón,7 entre otros. La revolución científica, el evolucionismo y la 
nueva medicina seguirán un principio rígido de taxonomías y nosologías de 
la enfermedad que también afectarán a las deformaciones congénitas. Según 
Popov, las anomalías monstruosas «se parecen a la basura que existe fuera de la 
naturaleza» (2000: 38). Es el momento en que Philippe Pinel8 (1745-1826) dirige 
la transición definitiva entre la Ilustración y la ciencia positiva en cuanto a la 
concepción de las enfermedades mentales (Peset, 2003), también el tiempo en que 
se aborda una nueva idea del cuerpo humano, la de François Broussais (1772-1838) 
y su médicine physiologique,9 que, desde un punto de vista cuantitativo, establece 
la diferencia entre lo normal y anormal, lo patológico o lo mórbido (Canguilhem, 
1971: 31-32). A la misma vez, se refuerzan las teorías sobre la raza, y la frenología 
impone una clasificación jerárquica de tipologías superiores e inferiores en la que 
los anglosajones ocupan la cúspide de la pirámide, de tal modo que el monstruo, 
o la bestia, será también miembro de otras razas exótica, propias de un mundo 
colonizado,10 diferentes del hombre rubio, dolicocéfalo, que dirige y diseña el 
progreso. Uno de los exponentes que mejor explica esta concepción de monstruo 
unido a la raza es el caso de Saartje Baartman, mujer esclavizada exhibida en una 
jaula en Londres y París durante la primera década del siglo xix11 (Gould, 2004: 

6 Teorías que produjeron cambios importantes en los conceptos de la embriología experimental, 
teratología, y biología
7Variedades de la especie humana: los monstruos de Buffon seguidor del epigenetismo (Esteban, 1994:  
323).
8 «[…] cambió la actitud de la sociedad hacia los enfermos mentales.  Pinel fue nombrado en plena   
Revolución   francesa,  director   médico   del   Asilo   de   La   Bicètre   y,   posteriormente (en 1795) 
director de La Salpêtrière, en París. Durante su cargo liberó a los enfermos mentales de las cadenas con  
las  que  eran  reducidos  y  confinados.» (Vásquez Rocca, 2012:416)
9 François-Joseph-Victor Broussais publicó su tratado sobre fisiología entre 1822 y 1823.
10El descubrimiento y colonización de la Indias occidentales produjo una nueva forma de afrontar la 
monstruosidad, que, por una parte alimentaba la neomitologización, y por otra, despertaba el interés 
científico. (Castany Prado y Snoey Abadías, 2020)
11 Otro elemento monstruoso asociado al colonialismo y la amenaza de la «raza negra, en plena crisis 
de 1929, es el mito de Kin-Kong (Roche Cárcel, 2022). Sobre casos concretos exhibidos durante el siglo 



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 399

221). En síntesis, asistimos a una sociedad cada vez más compleja, sobre todo la 
de las grandes urbes europeas y americanas. 

El capitalismo se encuentra en expansión. Las ciudades han crecido, es el 
momento de mayor desarrollo del higienismo y de la salud pública. El hospital, la 
cárcel, el hospicio, el asilo o la clausura doméstica actúan cual grandes estructuras 
disciplinarias, que retiran de la circulación social y retienen entre sus paredes 
toda suerte de «anormales», entre los que, por supuesto, damos con la categoría 
de «monstruos». Pero también el circo, la feria, el museo o incluso los zoológicos 
humanos actuarán como paradójicos organismos de control y reclusión de estos 
portentos en una sociedad fascinada por todo lo exótico (Planella, 2007: 17 y 
42) y seducida por esas otredades de tierras lejanas, habitadas por lo «raro» y 
lo «distinto» que significaba un cuestionamiento más de las clasificaciones de la 
naturaleza establecidas en la historia (Manzo, 2021: 262). Pero, como dice Fortanet, 
la ciencia del siglo xviii y la Ilustración acelerarán

la naturalización del monstruo desterrando, en su afán enciclopédico, todo resto de 
lo maravilloso. Queda expuesto el monstruo, signo ya vacío, a la mirada escrutadora 
de la medicina. La medicina, la ciencia, crecerá y se objetivará a partir de la 
fagocitación de la rareza intrínseca al monstruo. Esa extrañeza que antaño fascinaba, 
signo de dios o del demonio, o incluso de la propia imaginación desbocada, queda 
ceñida para siempre y de un solo golpe a la estricta fijeza establecida por el orden 
de lo natural. (2015: 8)

En este segmento cronológico, como venimos diciendo, coyuntural, el 
discurso dominante (científico y/o político) nos presenta  en España  un 
«monstruo humano» rastreable en la Gaceta de Madrid o la Gaceta de México, 
organismos oficiales del Estado, en tratados y prensa científica, literatura que 
evoluciona desde el asombro ilustrado ante las anomalías o lo portentoso de 
la Naturaleza, hacia una reflexión diferente, en la que el monstruo representa 
todo un reto ideológico: por una parte, como deformación creativa de la realidad 
(Romanticismo); por otra, en calidad de desafío al orden natural, al nuevo canon 
político e incluso productivo y reproductivo, en el que ya se observa el ethos 
del  capitalismo como paradigma de interpretación. No obstante, estos años de 
transición en el pensamiento se encuentran todavía atravesados por tres factores 
ineludibles: a) la trascendencia del Humanismo en cuanto origen del valor de 
la anatomía, cuya interpretación evoluciona hacia el Barroco para encontrar la 
estética de la deformidad como gran espectáculo de lo grotesco; b) la frontera 
entre la vida y la muerte, primera disyuntiva necesaria e imprescindible, en la que 
el papel de la Iglesia12 es determinante (ya que «certifica», a través del bautismo, el 

xix y principios del xx Díaz de la Rosa, Vasallo López y Aguilera Pérez presentan una buena síntesis 
en Monstruos y sus enfermedades. 
12 Ubicados en estos factores relacionadas con el monstruo como problema histórico, consideramos 
importante insistir en el papel de la Iglesia, ya que desempeña una función decisiva y transversal, que 
compite con las instituciones políticas y científicas, al tener la potestad de «reconocer» la condición 
humana del monstruo a través del bautismo, al menos antes de la existencia del Registro Civil (en 
España desde enero de 1871).



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112400

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

reconocimiento del monstruo como ser humano y miembro de la sociedad);13 c) la 
dimensión contradictoria entre el monstruo escénico, aquel que se muestra como 
un espectáculo lúdico (circo, feria, etc.) o científico (museo, laboratorio, academia 
de ciencias) frente al monstruo obsceno, práctica familiar, de la vida privada, en 
la que la anomalía se encierra en el ámbito doméstico sin trascender «nunca» al 
vecindario (comunidad) o la sociedad, y que enlaza con una visión vergonzante, 
tabú, quizá en algunos aspectos relacionado con el incesto. Con todo, lo que nos 
demuestra el tratamiento y la actitud de la sociedad y de la ciencia frente a la 
monstruosidad humana «no es una negación o una duda del orden que en ella 
existe, sino la prueba de su poder» (Esteban Sánchez, 1994: 329), ya que, ante 
la gran estigmatización, el horror de la monstruosidad, las clases dominantes y 
la sociedad en general, carente de toda noción de derecho humano, reacciona 
articulando formas de marginación, que, como venimos diciendo, se orientan 
hacia el exhibicionismo y el espectáculo. 

En el siguiente apartado nos ocuparemos del análisis de estos tres factores.

3. DEL ANCLAJE HUMANISTA A LA DIALÉCTICA VIDA-MUERTE Y 
ESCÉNICO-OBSCÉNICO 

El primer factor que hemos nombrado nos obliga a trazar el problema a través 
de la estética humanista, ya que, para entender el fenómeno de la teratología, 
desde el punto de vista científico, político o estético, es necesario plantearse, en 
primer lugar, cuándo y cómo surge el interés por la deformidad anatómica, o en 
qué momento la sociedad, la política, el arte, o la cultura dominante reparan en 
la deformidad como tema de reflexión estética y científica. Sin olvidar que esta 
cuestión nos conduciría a bucear al menos en el arte románico y gótico, nuestro 
punto de inicio se sitúa en el Renacimiento, ya que es precisamente el Humanismo 
el que fija la anatomía humana en el centro del universo creador y del canon 
estético, hecho que pudiera identificarse con el célebre dibujo de Leonardo da Vinci, 
El hombre de Vitrubio (c. 1492). Pero esta declaración de intenciones encuentra su 
negativo en parte de la obra de el Bosco, en el caso de El jardín de las delicias (1503-
1515), Las tentaciones de San Antonio (1501), y, sobre todo, en su dibujo a pluma, 
Estudios de los monstruos. ¿Toma el Bosco el modelo de ciertos discapacitados 
físicos para crear estos dos monstruos que parecen andar con los brazos? (Figura 
1) Lo que sí es evidente es que el pintor neerlandés nos sumerge en un mundo de 
seres deformados, inundado de simbolismos medievales que conviene analizar: 
los personajes anómalos y las escenas de el Bosco son aleccionadoras, advierten 

13 Ya que el mismo Agustín de Hipona lo reconoce en La ciudad de Dios: «el mismo principio que 
explica la generación de hombres monstruosos, explica también la de pueblos monstruosos. Dios ha 
creado a todos los seres» (Eco, 2007: 114). No obstante, en el seno de la Iglesia existirán debates en 
torno a la conveniencia de administrar el bautismo, sobre todo entre los siglos xvii y xviii [Flores de la 
Flor, 2014, pp. 173-183] No obstante se impondrá esa visión pancalística agustiana del universo en la 
que el mundo, «desde el enfoque cristiano, es bello y bueno porque es obra divina, sólo en este marco, 
la visión pancalística del universo, puede afirmarse que también los monstruos son hijos de Dios» 
(González Cornejo, 2023).



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 401

del pecado. Aquí, el monstruo es simplemente una estrategia narrativa que 
«educa» al espectador en las consecuencias de la desviación moral (cristiana). 

Figura 1. Estudios de los monstruos (86 x 182 mm) es un dibujo a pluma de El Bosco. Este 
es un dibujo de dos caras. Ahora en la colección de la Staatliche Museen, Berlín.

Resulta interesante la interpretación de Kappler sobre los monstruos de 
el Bosco frente a la nueva estética del Renacimiento porque su obra se inscribe 
todavía en la sociedad medieval, y para la mentalidad medieval, como ya hemos 
dicho, el monstruo se categoriza a través del mundo de lo mítico e imaginario,14 
mientras que para la modernidad se trata de «misterio, escándalo, ralea maldita» 
(Kappler, 2004, p. 9), que durante los siglos xvi y xvii, producirá lo que podríamos 
denominar todo un género, el de la literatura teratológica, muy abundante en 
Europa (Flores de la Flor, 2012, pp. 84-85).En este sentido, hemos de destacar la 
obra del cirujano y anatomista Ambroise Paré (1510-1590) que en De monstruos y 
prodigios, publicada en 1575, todavía identifica la deformidad anatómica con el 
pecado carnal (Cortés, 1997, p. 20), y en el ámbito hispánico, la obra de José Rivilla 
Bonet y Pueyo, Desvios de la naturaleza o Tratado de el origen de los monstruos a que va 
añadido vn compendio de curaciones chyrurgicas en monstruosos accidentes, publicada 

14 Durante los siglos vii y x «se produce un cambio radical en el gusto, al menos en un área que 
abarcaba desde España hasta las islas británicas, pasando por Francia. La estética hispérica es el estilo 
de una Europa que está viviendo sus «siglos oscuros», donde debido al declive de la agricultura, al 
abandono de las ciudades, al hundimiento de los grandes acueductos y de las vías romanas, en un 
clima de barbarie general, en un territorio cubierto de bosques, también los monjes, los poetas y los 
miniaturistas ven el mundo como una selva oscura, habitada por monstruos, cruzada por caminos 
laberínticos. La página hispérica ya no obedece a las leyes tradicionales de la proporción: se goza 
de la nueva música de incomprensibles neologismos bárbaros, se prefieren las largas cadenas de 
aliteraciones que el mundo clásico habría considerado pura cacofonía, se aprecian no la medida, sino 
lo gigantesco y lo desproporcionado. Especialmente los monjes irlandeses, que en estos siglos difíciles 
y desordenados habían conservado y devuelto a la Europa continental una cierta tradición literaria, 
se mueven en el mundo de la lengua y de la imaginación visual justamente como en un bosque» (Eco, 
2007: 111)



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112402

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

en Lima, en 1695, también con pretensiones científicas pero moralizantes. Como 
advierte Umberto Eco: 

el término ´monstruo´ se utiliza para designar individuos portentosos, ya sea 
productos de partos anómalos […] La postura que se adopta ante estas criaturas ya 
no es de espanto ni de interpretación de su significado místico, sino de curiosidad 
científica, o al menos precientífica. (2007: 241-242).

La vía del Humanismo nos dirige hacia el cuerpo bello. Desde el punto de 
vista clásico, se recupera e impone los cánones griegos (Policleto, Praxíteles), pero 
también el peso de la mitología. El caso del Parco dei Mostri, construido hacia 1550 
en Bomarzo (Viterbo) por los arquitectos Pirro Ligorio y Jacopo Vignola, responde 
más bien al gusto por lo mitológico, que al interés por la deformación. Este 
giro, ya propio de la evolución del Renacimiento hacia el Manierismo, produce 
el contexto en el que hemos de entender el valor de la anomalía anatómica: el 
monstruo, o la monstruosidad, se revela como negación de la estética dominante, 
a su vez, la deformidad y lo anómalo van ocupando  un espacio en la evolución 
hacia el Barroco ya que significa la metáfora de una sociedad en crisis, en la que 
el pesimismo se ha apropiado de la filosofía y el pensamiento político: como diría 
Baudrillard, «tras el barroco de las imágenes se oculta la eminencia gris de la 
política» (Baudrillard, 2024:16). 

Así, el Barroco supone una gran ruptura, aporta un sentido dramático de la 
realidad, en el que las anatomías se deforman y se exageran. A veces lo grotesco, 
en este caso apoyado en la deformidad, ocupa la escena y la atención de los 
artistas plásticos e incluso la de los escritores. Surge la identidad del monstruo, del 
estigma y de la deformidad, que se convierten en «soportes de [esa] identidad» del 
monstruo a la que venimos refiriéndonos (Goffman, 2003, p. 66). En este sentido, 
el dibujo de José Ribera, Lo Espagnoleto, (1591-1652), nos demuestra el interés por 
una estética grotesca de la monstruosidad e incluso de la patología, en la que la 
fealdad es la causa escénica (Fig. 2):  



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 403

Figura 2. Cabeza de hombre con verrugas, José de Ribera, c. 1621. Aguafuerte y buril, 213 x 
138 mm. Sig. INVENT/43427. Biblioteca Nacional de España.

http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000174016

La llegada del siglo xviii y el Neoclásico supone cambios drásticos en el  valor 
de este nuevo dramatismo del monstruo, que se une al problema de los retos 
en torno a la frontera entre la vida y la muerte, el límite en el que la ciencia, 
pero en especial la Iglesia y la administración política, interpretan el hecho de la 
monstruosidad o la deformidad extrema como una cuestión social, que excede 
las fronteras de la ciencia y desafía las interpretaciones políticas y, de forma 
indisoluble, la naturaleza escénica del monstruo. 

El neoclásico del setecientos, y el método científico, afrontará la deformidad 
como hecho anómalo dentro de la Naturaleza. El tratado de Haller, De Monstris, 
retoma el criterio humanista de orientación científica, marcado por el estudio de 
la anatomía, que vamos a poder comprobar en los hechos que a continuación 
exponemos.

En noviembre de 1767 se publica la noticia del «niño monstruo» (Figura 3), 
nacido en Cádiz, que «vivió siete horas, recibió el agua bautismal y su cadáver se 
conserva en el Real Colegio del Hospital». En este caso, el cuerpo pasa a ser una 
pieza de museo científico. El grabado, que se vendía por separado, se acompaña 
de una compleja descripción de las anomalías anatómicas que presenta el cuerpo: 



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112404

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

Figura 3. Niño monstruoso que nació en Cádiz el 25 de noviembre de 1767. 
Aguafuerte; 302 x 211 mm.

Nótese cómo en la descripción de la imagen se ponen de manifiesto dos de 
los elementos fundamentales del desarrollo de este artículo: el reconocimiento 
de lo humano a través del bautismo y la dimensión escénico-científica al ser 
conservado y muy probablemente exhibido el citado Real Colegio del Hospital. 

En esta misma línea avanzamos, en este caso hacia aspectos más grotescos de 
la escenificación, porque se trata de una taberna. 

Poco después, en julio de 1770, el Diario noticioso universal, publicado en 
Madrid, en julio de 1770, da cuenta de una niña que se exhibe en una taberna: 

En la calle del Carmen, Posada de los Flamencos, enseña á todas horas, con sola la 
contribución de un real de vell. por cada persona, una Niña nunca vista, de edad 
de quatro años, y medio, y tan disforme, y grande la cabeza, que en cruz, y circo 
tiene dos baras, y tercia.  Dicha criatura, siendo de tan corta edad, pesa un quintal, 
computando le solamente el de la cabeza por mas de una arroba, siendo lo mas 
particular, que con todo este peso, se mantiene en pie todo el día, ver las facciones 



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 405

de la cara , y  demás partes de su cuerpo correspondientes á su edad , y con cabal uso 
de sus potencias, y  sentidos. (Diario noticioso universal, 1770, p. 6692)

	
Es interesante observar la distancia que mantiene el narrador entre la decidida 

descripción aséptica de los pormenores de la monstruosidad que, por otra parte, 
transluce cierta empatía al tratarse de una «niña», de «corta edad», que, a pesar de 
su sobre peso, se tiene que mantener «de pie todo el día», entendemos que debido 
a su función de reclamo para el público. 

En 1774 el Mercurio da la noticia del nacimiento de una criatura deforme en 
la ciudad de Bérgamo (Italia):

[…] esta criatura no tiene mas que una cabeza, en ella quatro orejas las dos colocadas 
en su lugar natural, las dos restantes en el colodrillo. El cuello es único, pero mui 
grueso, descansa sobre dos cuerpos unidos por el pecho, de suerte que solo forman 
un tronco. Las partes posteriores son dobles, como tambien el sexo que es femenino; 
los quatro brazos y quatro piernas están enteramente separadas. Este monstruo 
recibió agua de bautismo, murió pocos instantes despues. Se conserva en espiritu 
de vino en la Sala anatómica del Hospital, donde los curiosos van a verle. (Mercurio 
histórico y político, 1774, pp. 107-108)

También en este caso el cuerpo pasa a la escena científica de una «Sala 
anatómica de un Hospital», y, por tanto, hemos de insistir de nuevo la presencia 
de los elementos básicos de nuestra hipótesis en torno al problema de la condición 
humana, resuelta una vez más, merced al rito de paso del «agua bautismal» y 
sobre la necesidad científica y social de ser conservado en alcohol. 

En 1782, se cuenta el alumbramiento de un ser bicéfalo, que vivió el tiempo 
preciso para que le fuera administrado el bautismo. El hecho levanta cierta 
controversia entre los moralistas, que discuten si debería haber sido bautizado 
dos veces (Mercurio histórico y político, 1782: 260-261). Llama la atención la ausencia 
de debate en torno a si es preceptiva la administración del bautismo al monstruo, 
es decir, como decíamos más arriba, se asume la condición humana, de hijo de 
Dios, que choca con las concepciones legales en Occidente (Europa y América), 
emanadas todas las del derecho romano, que define la «forma humana» frente 
al portentum, monstrum o produgium (Fernández Baquero, 2013: 586-587), es decir, 
la condición humana de derecho depende de la anatomía, no así para la Iglesia 
católica, que asume al nacido, incluso al nasciturus, como un miembro más de la 
comunidad cristiana, al margen de su cuerpo, forma, o deformidad. 

Otro caso que aporta algunas diferencias interesantes es el de tres niños nacidos 
con una extraña pigmentación en la piel (quizá alguna tipología de albinismo o 
vitíligo),15 de la que tenemos noticia solo gracias a una estampa, coloreada a mano, 
titulada, Fenomenos extraordinarios de la naturaleza: Niños que Viven, y fechada, en 
1787, en Madrid (Figura 4). El documento adjunta un comentario: 

Este juego particular se ve en una Niña negra y blanca ó color Pio, y un niño Mulato, 
ambos de la edad de 6 años nacidos en california que el día 3 de Marzo [sic] de 1787 

15 Muy interesante al respecto es el artículo de Ruth Hill sobre el albinismo, vitiligo y otras anomalías 
dermatológicas en la América hispánica.



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112406

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

fueron presentados a la familia R. de Francia por el Sr. CURTIUS y depues espuestos 
en público. Esta estampa es sacada de un dibujo del Natural que ha remitido desde 
Paris un español que ha visto ambos niños. Se halla en la librería de Escribano, calle 
de las Carretas frente a la Ymprenta Real.» (Grabado coloreado a mano. 1787. Huella de 
la plancha 196 x 268 mm. en h. de 218 x 315 mm.)

(Figura 4) Grabado coloreado a mano; huella de la plancha 196 x 268 mm. en h. de 218 x 
315 mm. Biblioteca Nacional de España.

El texto que acompaña la estampa de los niños californianos incide de nuevo 
en que «fueron espuestos en público». El fenómeno natural, el reto científico, 
político y religioso, como venimos diciendo, adquiere siempre un hecho escénico. 
De tal modo que no sería posible analizar la existencia de los monstruos si no 
tuviéramos en cuenta su orientación hacia el espectáculo, así, en el imaginario 
popular ha quedado fijado el concepto «monstruo de feria», referido al conjunto 
de mujeres barbudas, jorobados, enanos, gigantes, hombres elefante y personas 
con otros síndromes o mutilaciones, perfectamente retratados en la película 
Freaks. La parada de los monstruos (1932), de Tod Browning, pero también eje 
protagónico, desde 1864, de la fotografía de Alexander Balamanno, desarrollada 
posteriormente por Alfred Ardí y Aimé de Montméjá (Rodríguez Jiménez, 2020: 
17). ¿Podemos interpretar esta cultura de la escenificación de la monstruosidad en 



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 407

la calle, la feria, el circo o las estampas como una forma de terapia social? Berger 
y Luckamnn, nos aportan una idea inspiradora:

[…] Toda sociedad enfrenta el peligro de la desviación individual, podemos 
suponer que la terapia, en cualquier forma que sea, constituye un fenómeno social 
global. Sus ordenamientos institucionales específicos, desde el exorcismo hasta el 
psicoanálisis, desde la cura pastoral hasta los programas de asesoramiento personal, 
corresponden, por supuesto, a la categoría de control social. (Berger y Luckmann, 
2003: 143)

	
Así, el dramatismo con el que se asume la historia del monstruo y su valor 

como   amenaza, castigo o misterio de una naturaleza, que parece traicionar sus 
propios principios de armonía, gira hacia la banalización y convierte al monstruo 
en un personaje grotesco que termina en un vulgar espectáculo. El monstruo 
se torna actor inocente sobre el que recae la necesidad de producir realidades 
(Baudrillard, 2024: 53) que demanda la sociedad.

¿Se entiende, por tanto, la exhibición y/o musealización como una forma de 
separación social, y, por tanto, de «control social?		

Como hemos visto, entre los años finales del setecientos y los primeros del 
ochocientos, aparecen no solo descripciones de monstruos, sino también grabados 
y estampas que se venden en librerías y de las que da cuenta la Gaceta de Madrid. 
A continuación, tratamos uno de los textos más completos que nos sitúa ante el 
complejo procedimiento administrativo, incluso ante la actitud compasiva que 
produce el nacimiento de un monstruo, es el que encontramos en la Gaceta de 
Madrid del 15 de julio de 1800: 

Habiendo dado á luz Josepha López, muger de Manuel Ruiz Alonso, vecino de la 
villa de Poza, distante 8 leguas de la ciudad de Burgos, un monstruo biforme en la 
tarde del 28 de Junio, y noticioso de ello D. Saturnino Andrés Diez Guilarte, Cura 
Beneficiado de aquella parroquia, paso á cerciorarse del suceso con asistencia del 
Alcalde ordinario Manuel Martinez Fuente, y del Escribano Real y del número de 
la misma villa Pedro García Manrique: y advirtiendo las particulares circunstancias 
que hacen digno dicho feto de la noticia pública y de las meditaciones de los sabios, 
á fin de elevarlo á las soberana inteligencia de S. M., dispuso con acuerdo de los 
demas individuos de dicha junta, y el consentimiento de los padres, remitirlo en 
la misma noche con el oportuno testimonio de todo al Conde de Castañeda de los 
Llanos, Procurador general de dicha ciudad de Burgos, el qual lo hizo reconocer 
por el Catedrático de anatomía de aquel Real colegio de la facultad reunida D. 
Pablo Capdevila, y con su certificación en que describe mas circunstanciadamente 
todas las rarezas del citado fenómeno, lo ha dirigido en el modo correspondiente 
al Exc. Sr. D. Mariano Luis de Urquijo, para que si fuere del Real agrado de S. M. 
se colocase, como efectivamente se ha colocado de su Real orden, entre las demas 
preciosidades del gabinete de Historia natural; habiéndose dignado S. M. mandar al 
mismo tiempo se socorra por una vez con 10 rs. á la expresada Josepha López y su 
marido para su consuelo y alivio. El referido monstruo se compone de dos cuerpos 
de sexo masculino, unidos desde el ombligo hasta la cabeza inclusive , que es muy 
achatada y menor de lo que correspondería á un solo feto; con muy poca frente: en 
ella tres órbitas, cada una de los lados con su globo de ojo, y dos unidos en la de en 
medio: dos orejas, igual número de narices y de bocas: tres brazos con sus manos, 



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112408

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

y en una de ellas siete de bocas: tres brazos con sus manos, y en una de ellas siete 
dedos sin ningún pulgar, y otras particularidades.(Gaceta de Madrid, 1800: 633 a 634)

A la postre, el portento termina ocupando la escena de un «gabinete de 
Historia natural». En este caso, la descripción, minuciosa, quizá la herencia del 
Antiguo Régimen, nos emplaza ante el monstruo desde una óptica administrativa, 
que hace un retrato escrito con el objeto de dejar constancia de todas las anomalías 
anatómicas, como si de alguna forma se estuviera haciendo ostentación y/o 
exposición de todas y cada una de ellas. 

En 1804, el Correo de Sevilla narra el nacimiento de un «infante con dos 
cabezas»:

[…] la noche del 25 de Julio dio á luz un monstruo una muger de aquella vecindad. 
En un cuerpo unido desde el fin del cuello hasta el del vientre baxo, que señalaba 
dos cuerpos por las dos espaldas, estaban formadas 2 criaturas con dos cabezas, 4 
manos y 4 pies; pero disforme á la vista el cuerpo, ó los dos unidos cuerpos como 
un tronco. Los pies no los tenia como es natural, sino redondos con los dedos muy 
esparcidos por todo el rededor, y muy torcidos. En ambos cuerpos se demostraban 
los dos sesos perfectamente. Nacieron abrazados, representando la figura del signo 
Géminis y con las secundinas unidas cerca de los cuellos. Quan difícil seria para 
la madre el parto, luego se presenta á la consideración, y mas habiendo sido sin 
tiempo, y hallándose sin vitalidad el feto; pero á beneficio del álkali, con que se le 
auxilió varias veces, consiguió vigorizarse, y estorbar la operación cesárea, que ya se 
juzgaba indispensable. (Gaceta de Madrid, 1804: 300)

Por último, en Yunquera (Málaga), en febrero de 1820, continuamos con otro 
prodigio bicéfalo, el narrador del órgano oficial nos ofrece una prolija descripción, 
omitiendo la identidad de la madre:

Una muger de este pueblo dió ayer á luz un monstruo de la figura siguiente: Tenia 
dos cabezas bien conformadas é iguale; tres extremidades superiores y dos inferiores: 
considerada cada una de las dos cabezas era proporcionada á -la magnitud del total 
del cuerpo; dos cuellos perfectamente organizados; un esternón; doce costillas á 
cada lado del tórax ó pecho; pero el izquierdo era mas alto que el derecho á causa 
de la mayor longitud de sus costillas, y dos clavículas. En la parte posterior del 
pecho se observaban dos escápulas; una columna vertebral muy gruesa: y ancha; 
en su medio se notaban las apofises rectas, y á cada lado como un cono huesoso, 
cuyo origen era el fin de las vertebras de su correspondiente cuello, y remataba en 
dos cóccix separados. En medio de estos estaba colocado el ano de figura irregular, 
pues su orificio exterior manifestaba cinco ángulos. En el vientre ó abdomen nada se 
observaba digno dé atención; tenia un solo cordón umbilical, y las partes genitales 
manifestaban ser propias de una sola niña. Las dos extremidades superiores estaban 
colocadas en sus sitios naturales, y eran bien conformados. La tercera tenia su origen 
en medio del ángulo que formaban los dos cuellos, línea recta con la columna de 
las vertebras , y articulaba en una fosa, que formaban dos pequeñas porciones 
de clavículas y otras dos de escápulas, donde hacia un movimiento de rotación: 
constaba de un solo húmero, cuya cabeza era bastante gruesa : el asiento del radio 
y cubito se hacia la cabeza del lado derecho: la mano tenia dos carpos unidos hasta 
su parte medía: en la porción que correspondía al lado derecho tenia un pulgar, 
un índice y un medio bien conformados; y en la de la izquierda otro pulgar, otro 



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 409

índice, e! medio y anular unidos, y sin uña, y el auricular; este y los dos primeros 
bien conformados. En las extremidades inferiores no se notaba cosa que mereciese 
particular atención. La longitud desde el carcaño hasta los dedos del brazo del medio 
eran de dos terceras partes de una vara: desde cada una de las cabezas hasta el dicho 
carcaño de dos cuartas y tres dedos. La latitud, medida por su parte anterior y desde 
los húmeros colaterales, era de una tercia. La longitud desde el carcaño hasta el rafe 
era igual á la que había desde este hasta el origen del brazo de en medio. La cabeza 
del lado derecho que nació antes se sufocó al tiempo de nacer después de haber 
recibido el agua del bautismo, y la del izquierdo dio señales de vida particular, pues 
se vio respirar por cortos instantes, y también se le bautizó. La dureza de todos sus 
huesos y la perfección de sus partes daban prueba nada equívoca de qué era de 
tiempo natural.» (Gaceta de Madrid, 1820: 260 -261)

4. A MODO DE CONCLUSIÓN, EL MONSTRUO, ACTOR INOCENTE

El problema de la estética y la armonía que plantea el Renacimiento en todo 
Occidente quiebra en el Barroco y da paso a una interpretación de la realidad 
diferente. Durante la Ilustración, el paradigma vuelve a cambiar: el neoclásico 
significará la recuperación de los cánones grecolatinos de belleza y la extensión 
del método científico que, fundado en torno al culto a la perfección de la 
Naturaleza, nos ofrecerá una forma nueva de interpretar las anatomías deformes. 
La monstruosidad «aparece» en el panorama de la política y la ciencia en calidad 
de controversia: la anomalía anatómica no será un castigo, sino un reto científico, 
tanto, que despertará, dentro del pre-evolucionismo, dudas sobre «el nuevo tipo 
de hombre», como ocurre, a propósito de casos de polidactilia, o, como llega a 
concluir Peter Simon Pallas, «la naturaleza no violaba las regularidades, aun en 
sus manifestaciones monstruosas y, en realidad, las formas que parecían anómalas 
podían formar subespecies y especies nuevas» (Popov, 2000: 39). 

Como venimos advirtiendo desde el principio, el problema de la deformidad 
implica una paradoja: el monstruo se oculta por ser una observación dañina para 
la sociedad, pero el monstruo también se exhibe en los escenarios adecuados, y 
es ésta la primera conclusión que extraemos, que la deformidad anatómica, el 
portento estigmatizado, constituye un aspecto escénico de la sociedad y fija una 
cultura de la musealización de la anomalía que alcanzará el siglo xx con el objeto 
de controlar la existencia del monstruo. Para Foucault, la sociedad responde al 
hecho del monstruo de una forma homogénea, «con dos polos: uno expiatorio; 
el otro terapéutico» (2007: 41). La vía escénica se presenta como una tercera entre 
la «expiatoria» y la «terapéutica», los monstruos forman parte del mundo del 
espectáculo hasta bien entrado el siglo xx y se convierten, como diría Goffman, 
en un «actores inocentes». Por otra parte, desde finales del siglo xviii, se crean 
museos de ciencias naturales que exponen lo biológicamente anómalo, no 
obstante, esta vía del espectáculo será el principal cauce que resuelve el problema 
del monstruo, aunque éste no será el único, ya que, si nos inspiramos de nuevo 
en el análisis foucaultiano, tanto la táctica escénica, como la obscénica, confluyen 
en la idea de disciplina de dominio y aislamiento de lo anómalo. En el caso de 



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112410

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

la ocultación del monstruo, Foucault profundiza en este tipo tan especial de 
represión: enfermos mentales, homosexuales o delincuentes serán «vigilados», 
«castigados» y sometidos a una serie de «disciplinas», más o menos punitivas 
desde un Estado que desarrolla «complejas funciones sociales» para «ocultar» lo 
anómalo y mantener «su» orden (Foucault, 1996: 30-31). Por ello, el control y/o 
relación de los monstruos con el entorno es contradictoria, ya que los monstruos 
padecen la ocultación (carácter obscénico) familiar, si la ejerce el ámbito privado, 
y clausura política, si esta medida disciplinaria la desarrolla el Estado (jueces, 
municipio, médicos, entidades religiosas) o la sociedad, pero, sobre todo, son 
objeto de exhibición (carácter escénico), en circos, tabernas, museos, teatros 
u otras formas de espectáculo como tácticas de aislamiento y negocio. Estas 
derivas resuelven de algún modo el problema de la otredad histórica durante 
el siglo xviii y xix. Así, la sociedad de finales del siglo xviii y principios del xix 
asimilará y absorberá el problema del monstruo a través del simulacro en cuento 
musealización y escenificación. 

A su vez, hemos de sugerir la inevitable relación entre monstruosidad 
y estamento o clase social, tanto, que necesitamos preguntarnos si se podría 
haber publicado el caso de un monstruo nacido en el seno de una familia de la 
aristocracia o alta burguesía. Ergo, se cruza en la categoría de monstruo también 
el conflicto de clase, imprescindible en el tratamiento y/o destino del monstruo. 

Por otra parte, queda también abierto el problema de la historia del cuerpo, 
quizá orientado hacia investigaciones fijadas en cuestiones de anatomopolítica 
y capitalismo, ya que en el proceso de construcción del liberalismo como 
paradigma dominante, el cuerpo pasa de ser el «regalo de Dios», y la expresión 
máxima de la Naturaleza, a un campo de acción y  estudio desde la biohistoria, 
compuesto por factores puramente biológicos (anatómicos y médicos), sociales, 
culturales y económicos, ya que el cuerpo es la máquina original de la que parte 
toda producción o transformación de riqueza, por tanto, es necesario investigar el 
cuerpo y penetrar en sus lugares más ocultos desde el desarrollo de la anatomía y 
la patología e incluso la medicina laboral. En esta misma línea, tras la publicación 
del conocido ensayo de Geoffroy Saint-Hilaire, la nueva medicina fisiológica se 
irá imponiendo lentamente en las universidades europeas y americanas y se irán 
sentarán las bases (todavía muy lejanas) de una sociedad (futura) compatible con 
el respeto a la integridad del «otro», de sus anomalías y diferencias con respecto 
a la «normalidad». 

También será el momento para el monstruo del romanticismo, una nueva 
criatura híbrida entre la ficción y el reto de la ciencia, en la que Frankenstein 
condensará los nuevos retos de contemporaneidad: el sueño de crear vida en el 
laboratorio sostenido por la furia de la ciencia, la electricidad y la fabricación 
industrial. 

Por último, otra posibilidad de estudio que podría derivar de este artículo 
sería el análisis del concepto de monstruo y las metáforas que despierta, por 
ejemplo, desde al menos la obra de Thomas Hobbes, el monstruo se identifica 
con el Estado, a partir de los sucesos de julio de 1789, por toda Europa vagará la 
idea de la revolución encarnada en el peor de los monstruos, y, desde 1804, en 



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 411

España (también para el mundo colonial) y otros reinos de Europa, el monstruo 
será Napoleón, «el monstruo de Córcega» (Gazeta Extraordinaria del Gobierno, 1804: 
57). Tras la invasión francesa de España, en 1808, en este caso desde México, la 
idea de monstruo sirve para construir un perfecto símil organicista del Estado 
fallido y de deformación patológica: 

La Monarquía está acefalada: se le ha puesto una cabeza extraña de su cuerpo, que 
la ha constituido un monstruo, como si al cuerpo humano se pusiese la cabeza de 
un hastio. Manteneos firmes por FERNANDO: la opinión no os divida: acordaos 
de los tiempos de vuestros mayores, en que la opinión varia os hizo Sufrir el yugo 
extrangero de los Fenicios, Cartagineses, Romanos, y Africanos. (Gazeta de México, 
1808: 639)

En definitiva, el monstruo es un ser no del todo humano en la práctica 
social, y cultural, que produce un gran espacio de reflexión, paradójicamente, 
sobre las formas de la naturaleza humana, la posthumanidad, y el concepto de 
discapacidad, todavía hoy en discusión. 

5. REFERENCIAS 

5.1. Fuentes primarias

Diario Noticioso Univesal. [26 de julio de 1770, nº 3834, p. 6692] [en línea]. Madrid: 
Biblioteca Nacional de España, 1770 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible 
en: https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/viewer?id=34ba4aa4-ef10-
4901-9427-5031e9b7e92c

Gazeta Extraordinaria del Gobierno. [23 de enero de 1804, p. 57] [en línea]. Madrid: 
Biblioteca Nacional de España, 1804 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible 
en: https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/viewer?id=71d0e4b1-bd78-
484f-acb6-aac0c2e38847

Gaceta de Madrid. Nº 56, 15 de julio de 1800, pp. 633-634 [en línea]. Madrid: 
Imprenta Real, 1800 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: https://
www.boe.es/datos/pdfs/BOE//1800/056/A00633-00634.pdf

Gaceta de Madrid. Nº 27, 3 de abril de 1804, p. 300 [en línea]. Madrid: Imprenta 
Real, 1804 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: https://www.boe.
es/datos/pdfs/BOE//1804/027/A00300-00300.pdf

Gaceta de Madrid. Nº 36, 11 de marzo de 1820, pp. 260-261 [en línea]. Madrid: 
Imprenta Real, 1820 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: https://
www.boe.es/datos/pdfs/BOE//1820/036/A00260-00261.pdf

Gazeta de México. Nº 90, 2 de septiembre de 1808, p. 639 [en línea]. México: 
Biblioteca Nacional de España, 1808 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible 
en: https://hemerotecadigital.bne.es/hd/es/viewer?id=3118cf02-b85d-
4f9b-b58f-7b86245403c6

Grabado Coloreado a Mano. Huella de la plancha 196 × 268 mm en h. de 218 
× 315 mm [en línea]. 1787. Madrid: Biblioteca Nacional de España, sign. 



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112412

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

INVENT/14815 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: http://bdh-rd.
bne.es/viewer.vm?id=0000172006

Mercurio Histórico y Político. Octubre de 1774, pp. 107-108 [en línea]. Madrid: 
Imprenta Real de la Gazeta, 1774 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: 
file:///C:/Users/monge/Downloads/Mercurio-historico-y-politico-10-1774.
pdf

Mercurio Histórico y Político. Marzo de 1782, pp. 260-261 [en línea]. Madrid: 
Imprenta Real, 1782 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: file:///C:/
Users/monge/Downloads/Mercurio-historico-y-politico-3-1782%20(1).pdf

Niño monstruoso que nació en Cádiz el 25 de noviembre de 1767. Aguafuerte, 
302 × 211 mm [en línea]. Madrid: Biblioteca Nacional de España, sign. 
INVENT/14790 BNE, 1767 [consulta: 1 noviembre 2025]. Disponible en: 
http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000264976&page=1

5.2. Bibliografía

Andry de Boisregard, N. (1743): Orthopédie, ou l’Art de prévenir et de corriger dans 
les enfants les difformités du corps, 2 vols., Bruxelles.   https://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/bpt6k9608501w

Berger, P. L. y Luckmann, Th. (2003): La construcción social de la realidad, Buenos 
Aires, Amorrortu. 

Balza, I. (2013): Tras los monstruos de la biopolítica, Dilemata, 12, 27-46.
https://www.dilemata.net/revista/index.php/dilemata/article/view/214
Broussais, F. J. V. (1822-1823): Traite de physiologie appliquée á lapathologie, 2 vol., 

Paris, Mile Delaunay. (Existe traducción española Manuel Hurtado de 
Mendoza: Broussais, F. J. V. (1827): Tratado de fisiologia aplicada a la patología, 
Madrid, Impresor F. Villalpando)

Baudrillard, J. (2024): Cultura y simulacro, Barcelona, Kairós. 
Canguilhem, G. (1971): Lo normal y lo patológico, Buenos Aires, Siglo xxi.
Castany Prado, B.; Snoey Abadías, Ch. (2020): Una ontología de la monstruosidad 

americana. Del monstruo fabuloso al monstruo ontológico, Ingenium. Revista 
Electrónica de Pensamiento Moderno y Metodología en Historia de la Ideas, 14, 25-
34.	DOI: https://doi.org/10.5209/inge.78433

Cohen, Jeffrey J. (1996): Monster Theory. Reading Culture. Minneapolis, Saint Paul, 
University of Minnesota Press. 

Cortés, J. M. G. (1997): Orden y Caos; Un estudio sobre lo monstruoso en el  Arte, 
Barcelona, Editorial Anagrama. 

Castillo de Lucas, A. (1953): Notas de teratología fabulosa, Zephyrus: Revista de 
prehistoria y arqueología, 4, 363-367. 

Castrillón Aldana, A; Pulido Correo, M. (2003): Bipoder y cuerpo: medicina, 
literatura y poder en la modernidad, Revista educación y pedagogía, 15, 37, 187-
197. https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/5984



 
Mariano Monge Juárez

Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112 413

Díaz de la Rosa, C.; Vasallo López, C.; Aguilera Pérez, C. (2020): Monstruos y 
sus enfermedades, xiii Fórum Provincial de Historia, Universidad Ciencias 
Médicas Cienfuegos. 

Eco, U. (2007): Historia de la fealdad, Barcelona, Lumen. 
Espósito, R. (1996): Biopolítica y filosofía Buenos Aire, Grama ediciones. 
Esteban Sánchez, M. (1994): De los monstruos o la ingeniería genética de la 

imaginación, Contextos, XII/23-24, 313-336. 
Flores de la Flor, Mª. A. (2012): La presencia de los monstruos en la prensa hispánica 

finidieciochesca, Trocadero: Revista de historia moderna y contemporánea, (24), 
83-104. 

Flores de la Flor, Mª. A. (2014): La problemática del bautismo del ser deforme 
(monstruo) durante la Edad Moderna, Hispania Sacra, LXVI, II, 169-194.

Fortanet, J. (2015): Anatomía de la monstruosidad la figura del monstruo como 
objeto de la mirada médico-anatómica moderna, Asclepio: Revista de historia de 
la medicina y de la ciencia, 67, 1-11. https://doi.org/10.3989/ASCLEPIO.2015.14

Foucault, M. (1996): Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión, Buenos Aires, Siglo 
xxi. 

Foucault, M. (2007): Los anormales, México, Fondo de Cultura Económica. 
Haller, A. (1750): Opuscula sua anatómica de respiratione de monstris, Gotinga, Jo. 

Wilh. Schmidt. 
Hill, R. (2018): Indios hijos de la luna, negros albinos y otros problemas blancos 

de la ilustración temprana, Magallánica. Revista de historia moderna, 4 (8), 80-
111.

Goffman, E. (2003): Estigma. La identidad deteriorada, Buenos Aires, Amorrortu. 
González Cornejo, C. R. (2023) De los Bestiarios. La visión pancalística como base 

de su significación, CRGC, UAEMéx.  
Gould, S. J. (2004): La sonrisa del flamenco, Madrid, Crítica.
Rodríguez Jiménez, L. (2020): Del monstruo-bestia al monstruo-individuo: un 

estudio genealógico de la monstruosidad en las tradiciones narrativas, Revista 
Estudios, nº 0, 1-40. 

Kant, I. (1876): Crítica del juicio seguida de las observaciones sobre el asentimiento de 
lo bello y lo sublime, Madrid, Librerías de Francisco Iravedra, Antonio Novo.

Kappler, C. (2004): Monstruos y maravillas a finales de la Edad media, Madrid, Akal. 
López Sánchez, O. (2009): Dos en uno y cada uno en dos: La imagen del cuerpo 

monstruoso en la teratología del siglo xix en México, Nuevo Mundo Mundos 
Nuevos. https://doi.org/10.4000/nuevomundo.57824

Manzo, S. (2021): La excepción y la regla. Monstruosidades y anomalías en los 
comienzos de la Modernidad, en Fernández, C. y Pérez Carrasco, M. (Eds.). 
Per philosophica documenta. Estudios en honor de Francisco Bertelloni, Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de 
Buenos Aires, 261-294. 

Miranda, M.; Vallejo, G. (2023): Presentación. Desconstrucciones del monstruo 
biopolítico en América Latina y España, Meridional. Revista Chilena de Estudios 
Latinoamericanos, 19, 11-23. DOI: 10.5354/0719-4862.2022.68525.

Moraña, M. (2017): El monstruo como máquina de guerra, Madrid, Iberoamericana. 



Vegueta, 26 (1), 2026, 389-414. eISSN: 2341-1112414

Teratopolítica, monstruos y portentos: Una perspectiva biohistórica, 1767-1820

Moscoso, J. (2001): Los efectos de la imaginación: medicina, ciencia y sociedad en 
el siglo xviii, Asclepio: Revista de historia de la medicina y de la ciencia, LIII (1), 
141-171. DOI: https://doi.org/10.3989/asclepio.2001.v53.i1.175.

Orsanic, L. (2017): Los elementos visuales en El monstruo (1878) de Manuel Zeno 
Gandía, Revista de estudios hispánicos, 4, 2, 13-41. 

Pérez Herranz, F. M. (2008): Del monstruo de Amstetten al síndrome de Roussseau, 
Eikasia. Revista de Filosofía, III, 19, 1-55. 

Peset, J. L. (2003): La revolución hipocrática de Philippe Pinel, Asclepio: Revista de 
historia de la medicina y de la ciencia, LV-1, 263-280.

Planella, J. (2007): Los monstruos, Barcelona, Pirámide. 
Roche Cárcel, J. A. (2022): King Kong, el gorila negro, Revista trimestral de cine y 

vídeo, 39 (5): 1113-1157. https://doi.org/10.1080/10509208.2021.1905473.
Rivilla Bonet; Pueyo, J. (1695): Desvios de la naturaleza o Tratado de el origen de los 

monstros a que va anadido vn compendio de curaciones chyrurgicas en monstruosos 
accidentes,  Lima, Imprenta Real. 

Saint-Hilaire, I. G. (1832): Traité de teratology, Paris, J. B. Baillère.
Saldarriaga, W. et al. (2007): La ciclopía en el hospital universitario del valle (Cali, 

Colombia). Reporte de cuatro casos nacidos y revisión de la literatura, Revista 
de Obstetricia y Ginecología, 59, (1), 70-77. 

Santiesteban, H. (2000): El monstruo y su ser, Relaciones. Estudios de historia y 
sociedad, XXI (81), 95-126. 

Vásquez Rocca, A. (2012): Foucault; Los Anormales, una genealogía de lo 
monstruoso. Apuntes para una historiografía de la locura, Nómadas: Critical 
Journal of Social and Juridical Sciences, 34, 403-420.

Popov, I. Y. (2000): El problema de los monstruos en la evolución, Ludus vitalis, 
8,13, 35-50. 

Rublack, U. (1996): Pregnancy, childbirth and the female body in early modern 
Germany, Past and Presnet, 150 (1), 84-110. 

Shelley, M. (2004): Frankenstein o el moderno Prometeo, Libros EnRed. 
Toledo-Licourt M.; Téllez-García A.L. y Licourt-Otero D. (2021): Genética y 

ambiente en la embriogénesis de la secuencia sirenomelia, reporte de un caso, 
Universidad de Ciencias Médicas de Pinar del Río, 17 (1).




	1-VEG_2026_1_PORTADA
	2_VEG_2026_1_PORTADILLA_NUMERO
	3-VEG_2026_1_CREDITOS
	4-VEG_2026_1_SUMARIO_DEFINITIVO_IVAN
	VEG_2026_1_09z_PORTADILLA_ESTUDIOS
	VEG_2026_1_17 MONGE
	VEG_2026_1_Z_CONTRAPORTADA_FINAL



